地

倦 經 考





44521



偽經考卷五

南海康有為更生

漢書儒林傳辨偽第五

**散修六藝略旣盡嚴偽經徧布其中矣無如偽書突出師授無** 人將皆疑而莫之信也於是分授私人依附大儒偽造師傳假 將其偽造源流條辨於左 崇德大典等於兒戲劉歆有知應笑天下愚儒固易欺給耳今 謂左氏師授無聞矣案經外遠無不破露今發其覆作偽之勞 託名字彌縫其隙密之叉密所以深結人信者在此然范升已 不足供一哂也獨是毛亨毛萇以無是子虛竊兩無特豚之祀

古之儒者傅學乎六藝之文六學者王教之典籍先聖所以明天道 **陵夷二百餘年而孔子與以聖德遭季世知言之不用而道不行迺** 正人倫致至治之成法也周道既衰壞於幽厲禮樂征伐自諸侯出

馬匹馬島口

歎曰鳳鳥不至河不出圖吾已矣夫文王既没文不在茲乎於是應 而不作信而好古下學而上達知我者其天乎仲尼既没七十子之 易讀之章編三絕而爲之傳皆因近聖之事以立先王之教故曰述 舉十二公行事絕之以亥武之道成一王法至獲麟而止蓋晚而好 篇籍迺稱日大哉堯之爲君也唯天爲大唯堯則之巍巍乎其有成 韶三月不知內味自衞反魯然後樂正雅頌各得其所究觀古今之 吳起禽滑鳌之屬皆受業於子夏之倫爲王者師是時獨魏文侯好 張居陳澹臺子羽居楚子夏居西河子貢終於齊如田子方段干木 徒散游諸侯大者為卿相師傅小者友教士大夫或隱而不見故子 聘諸侯以答禮行誼西人周南至楚畏匡苨陳奸七十餘君適齊聞 學天下並爭於戰國儒術旣黜焉然齊魯之間學者猶弗廢至於成 紋書則斷堯典稱樂則法部舞論詩則首周南綴周之禮因魯春秋 功也煥平其有文章也又日問監於二世郁郁乎文哉吾從周於是

宣之際孟子孫卿之列咸遵夫子之業而潤色之以學顯於當世及 往委質為臣者何也以秦禁其業積怨而發憤於陳王也及高皇帝 歐適戌以立號不滿歲而滅亡其事至微淺然而搢紳先生負禮器 至秦始皇兼天下燔詩書殺術士六學從此缺矣陳涉之王也魯諸 遺化好學之國哉於是諸儒始得修其經學講習大射鄉飲之禮叔 誅項籍引兵圍魯魯中諸儒尚講誦習禮**遊歌之音不絕**豈非聖人 儒持孔氏禮器往歸之於是孔甲爲涉博士卒與俱死陳涉起匹夫 武力功臣孝文時頗登用然孝文本好刑名之言及至孝景不任儒 學然尚有干戈平定四海亦未追庠序之事也孝惠高后時公卿皆 孫通作漢禮儀因為奉常諸弟子共定者咸爲選首然後喟然與於 實太后叉好黃老術故諸博士具官待問未有進者漢興言易自淄 韓太傅言禮則魯高堂生言春秋於齊則胡母生於趙則董仲舒及 川田生言書自濟南伏生言詩於魯則申培公於齊則轅固生燕則

實太后崩武安君田蚡為丞相黜黃老刑名百家之言延交學儒者 以百數而公孫弘以治春秋爲丞相封侯天下學士靡然鄉風矣

之序先詩次書次禮樂以易春秋終之辨見前歆既思易舊說於 云為之傳此微意而暗竄於此者三事六學從此缺矣秦焚六經 未嘗亡缺辨見前歆旣杜撰於此復竄史記中以實之四事六經 之傳字易辭皆孔子作歆欲改為文王作上下經孔子作十異故 晚而好易讀之章編三絕而爲之傳史記孔子世家有此語無爲 此語十七篇蓋孔于所作非周禮也散欲藉以實周官耳二事蓋 儒林傅文大概用史遷之舊而稍加增竄一事綴周之禮史記無

七略改之今復改云言易自淄川田生言書自濟南伏生乃及詩 所以遂其說也然不敢遽及古文諸偽經亦可見其有畏忌之心

自魯商瞿子木受易孔子以授魯橋庇子庸子庸授江東軒臂子弓

或忽略之意諺所謂干虚不如一實也

子弓授燕周醜子家子家授東武孫虞子乘子乘投齊田何子裝及 徙杜陵號杜田生授東武王同子中雒陽周王孫丁寬齊服生皆著 秦禁學易為筮卜之書獨不禁故傳授者不絶也漢與田何以齊田 易傳數篇同授淄川楊何字权元元光中徵爲大中大夫齊即墨成 精敏材過項生遂事何學成何謝寬寬東歸何謂門人日易以東矣 以易至大官要言易者本之田何 至城陽相廣川孟但為太子門大夫魯周霸莒衡胡臨淄主父偃皆 一寬字子襄梁人也初梁項生從田何受易時寬為項生從者讀易

傳稱田何授雒陽周王孫丁寬至雒陽復從周王孫受古義按周

寬至雒陽復從周王孫受古義號周氏傳景帝時寬爲梁孝王將軍

距吳楚號丁將軍作易說三萬言訓故舉大誼而已今小章句是也

寬授同郡碭田王孫王孫授施讐孟喜樂邱賀縣是易有施孟梁邱

施讎字長卿沛人也沛與碭相近讎爲童子從田王孫受易後讎徙 長陵田王孫爲博士復從卒業與孟喜梁邱賀並爲門人謙讓常稱 東矣是寬已盡何之道為傳道弟子餘子莫及周王孫古義其傳 猶毛公貫公膠東庸生也何之古義不授諸王同丁寬服光而獨 先序古文經也又有蔡公一篇注云事周王孫蔡公無名字爵里 文志首列易傳周氏二篇楊何王同丁寬皆在其下猶羣經之皆 一字實欲託於本師以為其費氏之根抵其他或當有傳費氏 異說寬為何高弟豈有為所惑而從而受之之理推其特提古義 自何耶則寬當知之其非傳自何耶則正如趙賓之小數隱士之 王孫名氏不見於史記而丁寬讀易精敏學成東歸何至日易以 尉朝也古五子十八篇古雜八十篇之目及漢書律歷志所引古 授諸周王孫猶孔安國之古文不授諸見寬司馬遷而獨授諸都 玉子之文皆所偽造以映帶古學者其作偽同一術也

無是施家有張彭之學 彭宣沛戴崇子平崇為九卿宣大司空禹宣皆有傳魯伯授太山毛 於石渠閣讎授張禹郎邪魯伯伯爲會稽太守禹至丞相禹授准陽 學廢不教授及梁邱賀爲少府事多廼造子臨分將門人張禹等從 從田王孫受易喜好自稱譽得易家候陰陽災變書詐言師田生且 所傳后氏禮疏氏春秋皆出孟卿孟卿以禮經多春秋煩雜乃使喜 莫如少路郎邪邴丹曼容著清名莫如至常山太守此其知名者也 師數十年賀不能及詔拜讎爲博士甘露中與五經諸儒雜論同異 雠問讎自匿不肯見賀固請不得已乃授臨等於是賀薦讎結髪事 孟喜字長卿東海蘭陵人也父號孟卿善為禮春秋授后蒼疏廣世 生絕於施讎手中時喜歸東海安得此事又蜀人趙賓好小數書後 死時枕喜黎獨傳喜諸儒以此耀之同門梁邱賀疏通證明之日田 爲易飾易支以爲箕子明夷陰陽氣亡箕子箕子者萬物方荄茲也

郡白光少子沛翟牧子兄皆爲博士繇是有翟孟白之學 病兔爲丞相據博士缺衆人薦喜上聞喜改師法遂不用喜喜授同 死莫能持其說喜因不肯何以此不見信喜舉孝廉為郎曲臺署長 賓持論巧悲易家不能難皆日非古法也云受孟喜喜爲名之後賓

後待明而入自此始也賀以您有應蘇是近幸為大中大夫給事中 於是召賀筮之有兵謀不吉上還使有司侍祠是時霍氏外孫代郡 飲酎行祠孝昭廟先歐旄頭劍挺墮墜首垂捉中刃郷乘興車馬驚 待詔黃門數入說教侍中以召賀賀入說上善之以賀為郎會八月 后郎間執戟立廟門待上至欲爲逆發覺伏誅故事上常夜入廟其 聞京房為易明求其門人得賀賀時為都司空合坐事論免為庶 易房者淄川楊何弟子也房出為齊郡太守賀更事田王孫宣帝時 梁邱賀字長翁郎邪諸人也以能心計為武騎從大中大夫京房受 太守任宣坐謀反誅宣子張爲公車丞亡在渭城界中夜元服入廟

夫繇是梁邱有士孫鄧衡之學 楊州牧光禄大夫給事中家世傳業彭祖眞定太傅咸王莽講學大 充宗授不陵士孫張仲方沛鄧彭祖子夏齊衡咸長賓張為博士至 京房受易梁人焦延壽延壽云嘗從孟喜問易會喜死房以爲延壽 **駿上疏從臨受易臨代五鹿充宗君孟爲少府驗御史大夫自有傳** 郎甘露中奉使問諸儒於石渠臨學精熟專行京房法郎邪王吉通 至少府為人小心周密上信重之年老終官傳子臨亦人說為黃門 五經聞臨說善之時宣帝選高材郎十人從臨講吉乃使其子郎中

所譖誅自有傳房授東海殷嘉河東姚平河南乘宏皆為郎傅士繇 延壽獨得隱士之說託之孟氏不相與同房以明炎異得幸爲石顯 易即孟氏學翟收白生不肯皆日非也至成帝時劉向校書考易說 以為諸易家說皆祖田何楊叔丁將軍大誼略同唯京氏爲異黨焦

坤爲天地之義似有難觧然所出甚古西漢緯書及經說皆然蓋 雖有是非皆未中肯於也卦氣消息之說以坎離震兒爲四正卦 子讀為多子見想其妄不待言番禺陳氏遭又主費氏諸家之辨 棟王氏鳴盛張氏惠言主張漢易者皆詆班固不通用梁邱賀之 以乾坤二卦附之於六十卦之列分主六日七分其於聖人首乾 附會五行說易者附會陰陽以聳動人主而求售其術自鄒行深 孔門有是戰國儒術旣絀儒者無由自進言仁義則人主憚聞之 單解皆非實錄惠氏並主張趙賓改箕子爲荄滋而叉自改爲其 按傳深武孟氏學之矯誣以爲得易家候陰陽災變書許言田牛 觀陰陽消息而作怪迂之變終始大聖之篇十餘萬言大並世盛 而禍福吉凶者人主之所畏也故說春秋者附會災異說尚書者 獨傳者又抵京焦為隱士之說而託之孟氏異於田何近人惠氏 衰因載其機祥度制推而遠之五德轉移治各有宜而符應若茲

士並進故史記封禪書稱自齊威宣之時騶子之徒論者終始五 荀卿傳 為陰陽消息之學所萌芽及秦皇漢武好神仙禱洞方史記孟子為陰陽消息之學所萌芽及秦皇漢武好神仙禱洞方 尚養門子高最後皆燕人為方仙道形解銷化依於鬼神之事鵯 德之運及秦帝而齊人奏之故始皇采用之而宋無忌正伯僑充 則怪迂阿諛苟合之徒自此與不可勝數也今以漢志考之易家 行以陰陽之運顯於諸侯而燕齊海上之方士傳其術不能通然 六篇雜陰陽三十八篇五行家有泰一陰陽二十三卷黃帝陰陽 陰陽家有宋司星子章三篇公檮生終始十四篇鄒子終始五十 王道失則災害生得則四海輸之祥瑞此已爲京房災異所始矣 有雜災異三十五篇神輸五篇圖一師古日劉向別錄云神輸者 二十五卷黃帝諸子論陰陽二十五卷諸王子論陰陽二十五卷 太元陰陽二十六卷三典陰陽談論二十七卷陰陽五行時令十 九卷務成子災異應十四卷十二典災異應十二卷鍾律災應二

故云臣下有謀光安世大驚以此盆重經術士京房說長於災變 在洪範傳曰皇之不極厥罸常陰時則下人有伐上者惡察察言 漢當傳國雖被誅而宣帝既立事有徵驗子亦爲即夏侯始昌明 欲廢昌邑王光讓安世以爲泄語安世實不言乃召問勝勝對言 雨臣下有謀上者陛下出欲何之是時光與車騎將軍張安世謀 及洪範五行傳說災異昌邑王數出勝當乘輿諫日天久陰而不 於陰陽先言柏梁臺災日至期日果災其族子勝從始昌受尚書 雨兩篇蓋或有别傳後儒爭以說動人主眭孟言大石立僵柳起 以災異說春秋傳開陰閉陽以求雨開陽閉陰以止雨之術養歌 易吉凶二十三卷易卦八具等書實其所祖本爲陰陽占卜之書 諸儒欲以術動時主故附之入易義耳於是大儒若董仲舒亦專 刑德七卷蓍龜家有周易三十八卷大筮行易二十八卷於陵歆 十六卷鍾律叢辰日苑二十二卷鍾律消息二十九卷黃鍾七卷

**識學光武染其餘風以識立王梁為司空桓譚鄭與攻職則譴**責 二十八祖及晉之佛圖澄梁之陸法和皆是今西藏紅教猶其緒 以五際說詩俱見漢書眭兩蓋以占驗禍福動人主漢時五經家 楊厚郎顗占驗有應則尊顯無倫史記六國表引或日東方物所 氏傳之其處者爲劉氏皆漢儒竄入以重其經猶佛氏之起以咒 餘開國之始神叢狐鳴西漢災變之學亦其類也至於王莽尤尚 術治鬼神猛虎毒蛇於是人皆敬畏之而其道以行傳發錄所載 未可知漢人欲行其說無不依託於經如公羊傳之母以子貴左 蓋本五行家災異占驗鍾律消息而作其稱焦延壽者是否假託 皆然京房應時而起託之於易以行其說或孔門有是而附益之 房數上疏先言其將然近數月這一歲所言屢中天子說之翼奉 好鍾律知音聲一天光建昭間西羌反日蝕又久青七光陰霧不精 分六十卦更直日用事以風雨寒温爲候各有占驗房用之尤精

爲巠吟宏元

日七分逢占日者挺專須東孤虛之術盆可見爲數術雜占之學 無足疑也故後漢書方術傳日其流叉有風角遁甲七政元氣六 易義也張衡謂釋書起於哀平問則易綠固在京房後其用京易 消息辟卦並同五行家有鍾律消息則消息一字所本或亦本爲 必焦京學者所傳授易綠乾鑿度稽覽圖或為其學者所附會其 所謂逸易隋志以爲即說卦此楊雄王充所見西漢舊說則說卦 易禮尚書各一篇奏之宣帝下示博士然後易禮尚書各盆一篇 者知闕焉論衡正說篇至孝宣皇帝之時河內女子發老屋得逸 出源流深這然仍是讀易別錄之書於聖人之經無預焉难與說 其義同於是爲孟京學者藉口之祖唯法言問神篇易損其一蠢 卦震東方也離也者南方之卦也兒正秋也坎者正北方之卦也 始生西方物之成熟夫作事者必於東南收功實者常於西北魏 相稱東方之卦不可以治西方南方之卦不可以治北方其說所

世傳孟氏易見三國志而納甲之說全用參同契自奏言郡吏陳 京房六十六篇此則易家候陰陽災變孟氏傳之焦京或焦京所 邱氏各二篇此乃得之田何者又有孟氏京房十一篇災異孟氏 似出於一然孟氏實有出於田王孫者漢書藝文志章句施孟梁 然源流既這且西漢博士之說非劉歆所偽別見易漢學辨今不 自道士異教之學惠棟張惠言等知辨宋人先天之圖出於道家 桃夢道士予臣易六爻吞之見三國志 誕妄無稽然盆見仲翔得 託今所傳卦氣六日七分之學是亦有此說 若虞氏自奏稱五 孟京俱言卦氣消息辟卦雜氣棒易漢學所引可見則孟京二家 不知卦氣納甲之圖亦出方士道士之所傳齊楚佩劒皆未得也

孟易雖言災變然梁邱賀以筮近幸與眭兩夏侯京翼李傳諸一 正同是質亦候災變不獨喜有之賀安能以改師法責喜傳云云

豫章都尉及王莽居攝東郡太守翟誼謀舉兵誅莽事未發康候知 出於丁將軍傳至相相授子康及蘭陵母將一永康以明易為則永至 費直字長翁東萊人也治易為郎至單父令長於卦筮亡章句徒以 高相沛人也治易與費公同時其學亦亡章句專說陰陽災異自言 家象繫解十篇文言解說上下經郎那王璜平中能傳之璜叉傳古 文尚書 其說而改其面目敷衍支離抑叉甚焉是心勞日拙之明效矣 之時並忘其攻孟之言矣矛盾如此豈不哀哉又散欲代孟京之 統故以孔子十翼厭勝之而痛诋災變之非其繼不能逐乃襲取 施梁即氏而僅以爲京氏異於孟氏蓋前主攻孟後主攻京攻京 大誼略同唯京氏爲異託之孟氏不相與同則不以爲孟氏異於 故誣解巧詆耳觀其下云劉向以爲諸家皆祖田何楊叔丁將軍 者蓋四漢以後施梁印稍微而孟京最盛歆欲以費氏奪而易之

學官 師高康莽惡之以為感衆斬康繇是易有高氏學高費皆未嘗立於 東郡有兵私語門人門人上書言之後數月翟苗兵起莽召問對受 錄云費直章句四卷殘缺則費氏有說明矣其所偽作費氏易蓋 書其爻辰之法所從出乎集答問。得其所自出矣經典釋文序 費氏易者今以周易集解考之其說採卦氣消息辟卦世應飛伏 言解說上下經考後漢書儒林傳陳元鄭衆馬融鄭元荀爽皆傳 費氏易爲劉歆偽撰辨見前其云亡章句徒以象象繫辭十篇文 之雜見於漢書天文地理志並移以說易皆歆所創也錢氏大昕 日康成初習京氏易後從馬季長受費氏易費氏有周易分野一 鄭氏獨傳爻辰主分野互卦之說按分野之說周官左傳國語有

家又因繁解而造之卦互卦之例黃悅漢紀云臣悅叔父故司空

深攻孟京力主以条象繫辭十篇文言解上下經據孔子以折諸

掃說卦之偽文於古學刪康成之野象散矯偽六經之罪於易差 其假借之言實非散學也且實光明無弊不必以人廢言於今學 咎悔亡特歆崇古抑今之偽說耳以象象繫辭說易還孔子之舊 義雖出劉歆之說然歆內主張爻辰分野以爲卜筮十翼解經特 之說故掃盡象數獨標卦爻承應之義其說大行以傳此言為之 分野之說鼠入卦筮然則費氏章句周易分野皆散所作於七略 可末減平至十篇之說史記不著孔子世家及說卦蓋劉歆鼠了 王弼之易亦出費氏蓋弼祖其以象象繫辭十篇文言解上下經 本故也是至於今猶歆之偽易也然易之經文亡恙以爲脫去無 奏上之後故七略無之或歆自匿其章句授之弟子而不著之歟 是者數條文凡卦筮須有所指問官左傳國語並言分野故又以 莊二十二年周史有以周易見陳侯者陳侯使筮之遇觀之否若 之文解說經意雜竄之於左傳又竄之於史記以易舊說如左傳化之義以十篇雜竄之於左傳又竄之於史記以易舊說如左傳

文意淺陋成帝時求其古文者霸以能為百兩徵以中書校之非是 歌爲國師璜惲等皆貴顯世所傳百兩篇者出東萊張霸分析合一 授王璜平陵塗惲子眞子眞授河南桑欽君長王莽時諸學皆立劉 秋為博士部刺史又傳左氏常授號徐敖敖為右扶風掾又傳毛詩 多古文說都尉朝授膠東庸生庸生授清河胡常少子以明穀梁春 朝而司馬遷亦從安國問故遷書載堯典、禹貢洪範微子金縢諸篇 霸解受父父有弟子尉氏樊並時大中大夫平當侍御史周敞勸上 十九篇以爲數十叉宋左氏傳書敘爲作首尾凡百二篇篇或數簡 篇蓋尚書茲多於是矣遭巫蠱未立於學官安國為諫大夫授都尉 孔氏有古文尚書孔安國以今文字讀之因以起其家逸書得十餘 之說所由出也與高氏易辨見藝文志 輔也震動也遘遇也與歆偽爾雅合蓋亦歆所偽造者爾後十翼 者序卦雜卦二篇義理薄淺王充隋志以爲後得雜卦師衆也比

存之後樊並謀反迺黜其書

哀平之世矣即云老專何相去之這乎徐敖者則傳毛詩之人王 至孔光見儒林傳又安國四傳為小夏侯建七傳乃至趙玄林傳勝則八傳矣見儒又安國再傳為簡卿三傳為大夏侯勝五傳乃 至曾孫高高孫地餘猶當宣帝時為博士論石渠高三傳乃至龍 之偏而都尉朝之幸也邪博士同出一師而百餘年無一人說及 無一出今文外者今史記所說與今文無不合者其偽決矣孔安 古文及都尉朝事何其疏也安國傳寬寬傳歐陽生子世世相傳 陽大小夏侯無一人聞十六篇之書說而都尉朝獨聞之何安國 國授之兒寬今文歐陽大小夏侯皆出於寬則皆出於安國何歐 傳之龔勝也以今學經八傳而至勝都尉朝再傳而至胡常即當 **主哀帝時御史大夫孔光爲太師是時名儒光祿大夫則安國** 古文之偽辨見藝文志其傳授源流亦散偽託也史遷所引篇目 又安國四傳為小夏侯建七傳乃至趙玄林傳

撰姓名亦不能多撰慮其洩漏故於古人則河間魯共孔安國於 璜者則傳費氏易之人胡常者叉傳左氏之人蓋皆歆私人也偽 密之時也歆爲國師璜惲貴顯此其昭昭也胡常徐敖惜不及少 王不識河間諸古文經濟魯諸儒何遂無傳耳作偽終有彌縫不 時人則胡常徐敖王璜並編傳古學諸經者但安國之本出於共 說卦素誓逸禮爲之始張霸百兩爲之中劉歆述其餘風爲之終 假借莽力以行其學者也漢世尊經故多偽經之人河內女子之 待然陳俠蕭秉皆爲王莽講學大夫蓋傳其學無不貴顯者歆蓋 而集其大成云霸采左氏傳書序為作首尾者實則散采霸偽書 而作書序並鼠之入左氏傳耳

毛公趙人也治詩為河間獻王博士授同國貫長卿長卿授解延年 延年為阿武令授徐敖敖授九江陳俠為王莽講學大夫由是言毛 詩者本之徐敖

亨名長又名萇此則歆之重僅又散所未知者 詩之爲樂章以草蟲入於采蘋采蘩之中又以楚芝甫田為刺幽 皆七八傳乃至王莽世蓋作偽者仍不能妄援廣引也移博士書 此歆所傳者數其詳見毛詩偽證若毛公分為二人有大有小名 杜撰也徐敖蓋歆私人受散偽經者後書稱謝曼卿受詩於陳俠 云博問人間唯有趙國貫公殆即長卿又以爲傳左氏傳者皆散 王投壺雅歌詩有伐檀白駒而毛公不知惡在其傳詩平徐敖受 史記河間獻王世家儒林傳無毛詩此是鐵案南山可移此文不 尚書於胡常常是成哀間人而為毛公三傳弟子考之三家之傳 文志其云毛公者真託於無是公者也毛公定樂而毛詩乃不知 可動者也散為漢書處處稱獻王所以實毛詩周官之事辨見藝

尹更始為諫大夫長樂戸將叉受左氏傳取其變理合者以為章句 傳子成及翟方進郎邪房鳳咸至大司農方進丞相自有傳

龔許歆遂共移書責讓太常博士語在歆傳大司空師丹奏歆非毀 先帝所立上於是出襲等補吏襲為宏農歆河內鳳九江太守至青 儒皆不對散於是數見丞相孔光為言左氏以求助光卒不肯唯同 爲光派大夫遷五官中郎將時光派勲王龔以外屬內卿與奉車都 房鳳字子元不其人也以射策乙科爲太史掌故太常舉方正爲縣 穀梁春秋有尹胡申章房氏之學 尉劉歆共校書三人皆侍中歆白左氏春秋可立哀帝納之以問諸 令都尉失官大司馬票騎將軍王根奏除補長史薦鳳明經通達擢 州牧始江博士授胡常常授梁蕭秉君房王莽時為講學大夫由是

漢與北平侯張蒼及梁太傅賈誼京兆尹張敞大中大夫劉公子皆

修春秋左氏傳誼為左氏傳訓故授趙人貫公為河間獻王傅士子

之言左氏望之善之上書數以稱說後望之爲太子太傅薦禹於宣

長卿為蕩陰令授清河張禹長子禹與蕭望之同時為御史數為望

**你**然才**是** 

帝徵禹待韶未及問會疾死授尹更始更始傳子咸及翟方進胡常 常授黎陽賈護季君哀帝時待詔爲即授着梧陳欽子佚以左氏授 王莽至將軍而劉歆從尹咸及霍方進受由是言左氏者本之賈護

秋篇九事先醒篇三事耳痺篇一事喻誠篇一事退讓篇二事皆 接之賈生傳日能誦詩書屬交日頗通諸家之書而已亦未聞其 修左氏傳也蓋賈生之學疏通知遠得之詩書修明制度本之於 以漢初傳極羣書者唯張丞相而律術及譜五德可附左氏故首 與左氏不合唯禮容篇一事似采左氏二事似宋國語耳蓋前目 禮非章句訓故之學也其所著述存者五十八篇大都篇一事春 計籍又善用算律術日蒼尤好書無所不觀無所不應而尤遼律 術日著書十八篇言陰陽律術事而已不聞其修左氏傳也蓋歆 劉氏逢派左氏春秋考證日張蒼傳日好書律術日習天下圖書

義石渠禮論精於禮服未聞引左氏也善左氏薦張馬亦歆附會 漢朝之儒唯賈生而已貫公當即毛公弟子貫長卿散所云貫公 從傅母皆公羊義非尹氏爲聲子崔杼非其罪宋共姬女而不婦 秋以經術自輔其政其所陳説以春秋譏世卿最甚君母下堂則 遺學與祕府古交同者也日賈生弟子則誣矣張敞傳日本治春 漢世重六經以春秋爲孔子筆削尤尊之於時公羊盛行穀梁亦 左氏書藏於祕府人間不易見自非史遷劉向之倫不可得讀也 按歌古文之學其傳授諸人名皆歌偽撰而其發端則自左氏始 對以季氏專權卒逐昭公伐匈奴對以大士匄不伐喪亦皆公羊 之謬說也蕭望之傳日治齊詩日從夏侯勝問論語禮服其雨雹 其偶有引用即誣以爲爲左氏訓故授趙人貫公叉日當孝文時 秋傳耳散不託之名臣大儒則其書不尊不信也 要之此數公者於春秋國語未嘗不肄業及之特不以爲孔子春

**作料** 

河間獻王博士則獻王傳所謂立左氏春秋博士移博士書所謂 所偽託也因偽造張蒼賈誼張敞劉公子叉託賈誼爲傳訓故听 矣敢既以左氏附於尹咸故託所出於尹更始所謂章句者蓋散 偽經此可爲一鐵案也師丹劾之公孫祿以爲顛倒五經誠不妄 嘗聞此故不肯助也若孔氏確有古文安得不助歆哉諸古文為 也孔光襲勝師丹皆大儒知其偽故不肯助也考孔光號稱依阿 數術其經術不如敢可知敢又挾權電故房鳳王襲尹咸咸附之 則外戚非經師也是四人者共校書鳳龔所校不知何書尹成校 莽所舉尹咸校數術殆黨附於莽歆者房鳳則王根所薦者王韓 云貫公者歆移書所謂傳問民間唯趙國貫及學與此同也所云 而不肯助蓋光曾叔祖安國祖延年父霸為孔子傳經之世嫡未 賴宣帝追衞太子之所好得立於學歌思借以立異校書時發得 左氏國語乃引傳解經見帶元自為春秋之一家劉歆校書為王

之根本故不能託之人也考胡常無論爲真與否即以此傳質之 氏傳自張禹尹更始亦三傳徐敖既後於胡常敖傳毛詩自貫長 則是元成間人與歆同時者也徐敖從之受古文尚書盆少後矣 其弟子蕭秉爲莽講學大夫與尹咸翟方進並受左氏於尹更始 言毛詩本之徐敖護敖皆爲歆私人而已本之劉歆則自不能誣 之所付囑抑爲歌僞託皆不可知要言左氏者本之賈護劉歆猶 敖者也常又從江博士受穀梁授梁蕭秉君房其果有是人為歆 實無其事也所云胡常者傳庸生之古文尚書以授傳毛詩之徐 皆有符徵外內相應也所云貫長卿者即傳毛詩之人也所云徵 鄉下僅解延年一傳抑何其乖舛乎合而觀之其作偽之迹故為 胡常於安國古文自都尉朝膠東庸生本三傳於貫長卿春秋左 耳歌諸經皆託之於人唯左傳則任之於已以左傳爲歆立偽經 禹待部未及問會疾死者猶孔安國尚書遭巫蠱難未及施行蓋

**分**米元名中

原文而自房鳳字子元至青州牧或盂堅因而添入者軟 錯互如見肺肝矣穀梁春秋有尹胡申章房之學恐亦劉歆所偽 爲也傳文敘穀梁氏之學忽插入尹更始房鳳之左氏恐亦歆之

餘人蓋滁利之路然也初書唯有歐陽禮后易楊春秋公羊而已至 帝世復立京氏易平帝時又立左氏春秋毛詩逸禮古文尚書所以 孝宣世復立大小夏侯尚書大小戴禮施孟梁邱易穀梁春秋至元 百有餘年傳業者霈盛支葉繁滋一經說至百餘萬言大師衆至干 問羅遺失兼而存之是在其中矣 質日自武帝立五經博士開弟子員設科射策勸以官禄訖於元始

去丁將軍之易說僅舉大誼申公之詩訓猶有關疑滋蔓支離抑 帨篇見蓋為通人所厭人矣敵窺見此恰造作古文而掃除今學 已甚矣楊雄法言日今之學也非獨爲之華藻也又從而繡其鞶 一經之說至於百餘萬言五字之文至於二三萬字繁冗至此其

為迂滯若是欲不亡滅其可得乎此亦識者所為遠念也 詩內豎傳令也故使學者勞思慮而不知道費日月而無成功學 實而藉寇兵也差夫西漢學者競競自尊之時豈知百餘年間之 固不容誅亦祿利之徒不知大誼繁其章條穿求崖穴有以貽口 章句而不能統其大義之所極以獲先王之心此無異乎女史誦 物名從之然鄙儒之博學也務於物名詳於器械考於話訓摘其 平未之聞也徐幹中論曰凡學者大義爲先物名爲後大義舉而 際而但講六書動成習氣偶涉名物自須蒼雅叩以經典大義茫 亡滅哉今之學者尊聖人之經而不求之經緯天人體察倫物之 杜賈扇其風馬鄭揚其波迄漢晉之間今學盡滅下治唐宋掃地 無餘昔之數百萬言者穿穴於遺文中僅得萬一雖歆偽亂之罪

傷經 考卷五終 門人新會林 門人番禺韓文舉 門人新會樂啟超 奎 南海陳干秋再校 東莞張伯楨三校 順德麥孟華初校

偽經 考卷六·

漢書劉歆王莽傳辨偽第六

南海康有為更生學

之時莽未有篡之隙也則散之畜志篡孔學人矣遭逢莽篡因 然敢之僞左氏在成哀之世僞逸禮僞古文書僞毛詩次第爲 之篡孔矣篡漢則莽爲君散爲臣莽善用散篡孔則散爲師莽 偽君偽師篡君篡師當其時一大偽之天下何君臣之相似也 徵召為散學者干餘人詣公車立諸偽經於學官葬又獎成散 王莽以偽行篡漢國劉歆以偽經篡孔學二者同偽二者同篡 爲弟歆實善用莽歆莽交相爲也至於後世則亡新之亡人矣 點寬其偽經以迎媚之歆既與成葬之篡漢矣莽推行散學又

號為新學莽亦與焉故合歆莽二傳而辨之以明新學之偽經

萬木草堂叢書

高匹与公

而散經大行其祚二千年則散之篡過於莽矣而散身爲新臣

散字子駿少以通詩書能屬文召見成帝待詔宦者署爲黃門郎河 治易宣帝時詔向受穀梁春秋十餘年大明習及歆校祕書見古文 卒父前業歆乃集六藝羣書種別爲七略語在藝文志歆及向始皆 平中受詔與父向領核祕書講六藝傳記諸子詩賦數術方技無所 春秋左氏傳歆大好之時丞相史尹咸以能治左氏與散共校經傳 不究向死後飲復爲中壘校尉哀帝初即位大司馬王莽舉歆宗室 備焉歆亦湛靖有謀父子俱好古博見彊志過絶於人歆以為左邱 傳訓故而已及歆治左氏引傳文以解經轉相發明由是章句義理 歌略從咸及丞相程方進受質問大義初左氏傳多古字古言學者 有材行爲侍中太中大夫遷騎都尉奉車光祿大夫貴幸復領五經 明好惡與聖人同親見夫子而公羊穀梁在七十子後傳聞之與親 劉歆傳

帝令歆與五經博士講論其義諸博士或不肯置對歆因移書太常 見之其詳略不同歆數以難向向不能非問也然猶自持其穀梁義 秋以紀帝王之道及夫子没而微言絕七十子終而大義乖重遭戰 甚著周室既微而禮樂不正道之難全也如此是故孔子憂道之不 及飲親近欲建立左氏春秋及毛詩逸禮古文尚書皆列於學官哀 博士責讓之日昔唐虞既衰而三代选興聖帝明王累起相襲其道 國棄邁豆之禮理軍旅之陳孔氏之道抑而孫吳之術興陵夷至於 行歷國應聘自衛反魯然後樂正雅頌乃得其所修易序書制作春 略定禮儀天下唯有易卜未有他書至孝惠之世乃除挾書之律然 暴寮燔經書殺儒士設挾書之法行是古之罪道術由是遂滅漢興 **公卿大臣絳灌之屬咸介胄武夫莫以爲意至孝文皇帝始使掌故** 晃錯從伏生受尚書尚書初出於屋壁朽折散絶今其書見在時師 去聖帝明王遐遠仲尼之道又絕法度無所因襲時獨有一叔孫通

惜閔士君子之所嗟痛也往者綴學之士不思廢絕之闕苟因陋就 行及春秋左氏邱明所修皆古文舊書多者二十餘通藏於祕府伏 矣及魯共王壞孔子宅欲以爲宮而得古文於壞壁之中逸禮有二 寡分文析字煩言碎解學者罷老且不能究其一藝信口說而背傳 此三事以考學官所傳經或脫簡傳或間編傳問民間則有魯國桓 而未發孝成皇帝閔學殘文缺稍離其眞乃陳發祕藏校理舊文得 **慶樂崩書缺簡脫朕甚閔焉時漢興已七八十年離於全經固已遠** 經或爲雅或爲頌相合而成泰誓後得博士集而讀之故詔書曰禮 公趙國貫公膠東庸生之遺學與此同抑而未施此乃有識者之所 十九篇書十六篇天漢之後孔安國獻之遭巫蠱倉卒之難未及施 頗有詩禮春秋先師皆起於建元之間當此之時一人不能獨盡其 官為置博士在漢朝之儒唯賈生而已至孝武皇帝然後鄒魯梁趙 傳讀而已詩始萌牙天下衆書往往頗出皆諸子傳說猶廣立於學

置之何則與其過而廢之也帶過而立之傳日文武之道未墮於地 古文不猶愈於野乎往者博士書有歐陽春秋公羊易則施孟然孝 義之公心或懷妬嫉不考情實雷同相從隨聲是非抑此三學以尚 宣皇帝猶復廣立穀梁春秋梁邱易大小夏侯尚書義雖相反猶並 **視其古亥舊書皆有徵驗外內相應豈苟而已哉夫禮失求之於野 所爲耳非所望士君子也且此數家之事皆先帝所親論今上所考** 絕之欲以杜塞餘道絕城微學夫可與樂成難與慮始此乃衆庶之 故下明認試左氏可立不遭近臣奉指銜命將以輔弱扶微與二三 書爲備謂左氏爲不傳春秋豈不哀哉今聖上德通神明繼統揚業 則幽冥而莫知其原猶欲保殘守缺挾恐見破之私意而無從善服 記是末師而非往古至於國家將有大事若立辟雍封禪巡狩之儀 君子比意同力冀得廢遺今則不然深閉固距而不肯試猥以不誦 亦閔文學錯亂學士若茲雖昭其情猶依違謙讓樂與士君子同之

爲堅与此

之官考定律悉著三統歷譜初散以建平元年改名秀字額权云及 大遷中墨校尉義和京兆尹使治明堂辟雍封紅休侯典儒林史上 持政莽少與歆俱為黃門郎重之白太后太后留散為右曹太中大 **歴三郡守數年以病免官起家復爲安定屬國都尉會哀帝崩王莽** 出補吏為河內太守以宗室不宜典三河徙守五原後復轉在涿郡 王莽篡位歆為國師後事皆在莽傳 廣道術亦何以爲非毀哉散由是忤執政大臣爲衆儒所訕懼誅求 者師丹為大司空亦大怒奏散改亂舊章非毀先帝所立上日散欲 時名儒光派大夫襲勝以散移書上疏深自罪責願乞骸骨罷及儒 以陷於灭吏之議甚爲一三君子不取也其言甚切諸儒皆怨恨是 在人賢者志其大者不賢者志其小者今此數家之言所以兼包大 小之義豈可偏絕哉若必專已守殘黨同門妬道眞違明韶失聖意 按班固浮華之士經術本淺其修漢書全用歆書不取者僅二萬

必不如飲足見其偽公羊穀梁即卜商別有說然七十子口傳春 誣其師可謂絕無人心者矣尹咸本同校書者然但校數術經恩 左氏歆既重其名位又必託所由來稱父向不能非既誣其父母 穀樂然好左氏傳其左氏則國師劉歆師也方進雖習春秋實生 受春秋積十餘年經學明習徒衆日廣諸儒稱之又云方進雖歷 見矣知別錄亦偽書也云歆從尹咸程方進質問大義此與儒林 別錄經師傳授詳明如此見左傳則向不非之而不待散校書乃 安國都尉朝毛詩之毛公貫長卿解延年徐敖也按程方進傳云 傳敘左氏師傳自賈誼至尹更始皆散偽造淵源猶古文書之孔 氏明證此必叔皮及西漢遺老之言則從前傳不解經可知若如 傳文以解經則今本左氏書法及比年依經飾左緣左爲散改左 秋至散校祕書時乃見則向來人間不見可知散治左氏乃始引 許言其陷溺於歌學人矣此為歌傳大率本散之自言也左氏春

其偽漢世春秋之學最盛歆思自樹一學校書得左氏國語以為 湛靖乘父向既没獨任校書無人知祕府之籍因得借祕書而行 於是偏偽羣經矣然移太常之文僅欲立左氏春秋暨逸禮古立 文此散以古文偽經之始也既已偽左傳矣必思徵驗乃能見信 可借之釋經以售其好不作古字古言則天下士難欺故託之古 夫子之書者盈天下矣聞而知之者孟子而下其唯董生平歆旣 秋考證日左氏僅見夫子之書及列國之史公羊聞夫子之義目 為劉歆亦烈伯亦爲劉歆以左邱明爲有二人也劉逢旅左氏春 歌偏偽羣經之術皆如此並不得以光武名秀歆亦名秀嘉新八 語左印明恥之邱亦恥之是古論語偽文歆所竄入以昭符應者 而其好惡點孔父洩冶之節而獎鄭莊之禮謂果與聖人同乎論 確證左氏即親見孔子於傳經無與且著書在獲麟五十年之後 秋漢世無異義馬遷據左氏以修史而儒林傳不稱其釋經最為

魯共王得逸禮古交尚書河間獻王亦得周官逸禮古交尚書而 争三事不並爭毛詩周官且一字不及也其纸牾鑿柄合觀之可 但稱安國獻書不及逸禮歆旣輔弱扶微冀得廢遺何以移文但 朔元年下至征和二年凡三十八年巫蠱事乃起數十年間孔安 毛詩左氏傳且立博土移書何以不兼稱獻王共王薨於武帝元 凡大儒皆由此出其學原出孔氏不能欺謬之也在漢朝之儒唯 見其逸禮三十九篇書十六篇辨見藝文志 國何以不獻且安國蚤卒何得及巫蠱事乎藝文志儒林傳何以 傳弟子其書未有一字及左傳也 賈生而已獨稱賈生者以散附會為左氏先師也然誼為李斯再 氣甚屬而忽立偽書博士之不對龔勝師丹之怒固也西漢博士 太甚未敢公然露於衆也然散雖挾上旨欲行其私加以挾制辭 尚書三學猶未及毛詩本傳並未及周官蓋散以毛詩周官作偽

月改竄國語也 經或脫簡者歆乃欲增續春秋也傳或問編者歆欲比附春秋年 語亦非有間編歌託之祕府託之古文妄謂學官學殘文缺所謂 春秋經自公羊胡母生相傳絕無脫簡若人間左氏春秋原是國

傳問民間則有魯國桓公趙國貫公膠東庸生之遺學與此同抑

尚書者皆敬偽託即有其人蓋亦散私黨散之授意者也 而未施買公即歌所稱傳毛詩之買長卿庸生即傳都尉朝古女

之禮故藝文志云猶渝倉等推士禮而致於天子之說此乃其作 使尚書不止二十八篇伏生專門之學雖其本既亡可以誦而補 至於國家將有大事若立辟雍封禪巡狩之儀則幽冥而莫知其 師相傳可爲孔子之學鐵案先秦三代竹帛之外兼賴誦說而傳 偽之微情也以尚書爲備謂左氏爲不傳春秋博士傳自孔門師 原散以高堂生傳十七篇多士大夫禮故其逸禮皆爲明堂巡狩

博士之學以得孔子之全經賴有歆述博士之言爲可信其餘不 二十八篇之爲全書無可疑也史遷儒林傳不述左氏今據西漢 之三百五篇之詩十一篇之春秋皆兼賴誦說而傳則孔子刪書

經散校改者寡矣

王莽傳

於是附順者拔擢忤恨者誅滅王舜王邑爲腹心甄豐甄邯主擊斷 平曼領機事劉歆典文章

按散傳莽素重歆故莽一朝典禮皆歌學也故編錄出與歆之僞

經徵驗相應也

之大功宜賜號日安漢公盆戸、疇爵邑上應古制 於是羣臣乃盛陳莽功德致周成白雉之瑞千載同符聖王之法臣 **有大功則生有美號故周公及身在而記號於周莽有定國安漢家** 

請考論五經定取禮正十二女之義

学出会会に

萬木草堂

按是時歆周禮未成故三夫人九嬪二十七世婦八十一御妻之 世經學動稱周及而忘其爲孔子制作則爲散莽所賣矣散莽之 遂篡漢祚歆周官爾雅事事稱周公以揣合莽意獎異篡事也後 說未出故猶從今博士說然莽之學周丞自此始後此事事效法 假於周公將有所圖後儒無歆莽之私豈可復爲所謾乎

將令正乖謬壹異說云 禮古書丟詩周官爾雅夫文圖識鍾律月介兵法史篇文字通知其 莽奏起明堂辟雍靈臺爲學者築舍萬區作市常滿倉制度甚盛立 意者皆指公車網羅天下異能之士至者前後干數皆令記說廷中 樂經益博士員經各五人徵天下通一藝教授十一人以上及有逸

知逸經古記天文懸算鍾律小學史篇方術本草及以五經論語 按平帝紀元始五年羲和劉歆等四人使治明堂辟雍徵天下通 孝經爾雅教授者在所爲駕一封軺傳遣詣京師至者數千人此

無他學皆散所力爭於博士者更增爾雅史篇文字以徵驗之通 聞强識絕人之才承父向之業觀中滅之書旁通諸學身兼數器 其一藝即徵前公車前後干數以廣偽學壹異說於是天下皆誦 文之名藉王莽之力以廣其傳傳之既廣行之既外則以爲眞先 律歷五行識記兵法及皆出之衆證既確牆壁愈堅當時既託古 旁推交通務變亂舊說而證應其學訓詁文字既盡出於散天立 新學豈不然乎其天文圖藏鍾律月令兵法亦散所偽蓋散以博 散學而孔子之學絕矣蓋散之所以得行偽學者皆莽為之命日 即散所謂古文以與今文違悖者也辨皆見前莽散搜求佚書絕 之士皆徵於歆寖淫旣人開口即是孰能推見至隱窺其瑕釁平 揚最力豈非以其旁兼諸學徵應符合故平自魏晉至唐言術藝 聖之遺友矣故雖以馬鄭之雅才好博兼綜術藝者尊信最堅醬 云樂經逸禮古書毛詩周官爾雅史篇文字皆歆偽纂史篇文字

散之學與諸古交經若合符節月令兵法亦然余皆有糾謬別為 此所以範圍二千年莫有發難者也今漢書律思天友五行志皆

謹以六藝通義經交所見問官禮記宜於今者為九命之錫

劉歆陳崇等十二人皆以治明堂宣教化封爲列侯

周官之尊為經典朝廷典禮以為依據始於此

交相須而行何相似之甚宜其君臣之相字也 莽一切典禮皆歆主之莽之以偽行篡帝位歆之以偽學篡經統

家廓地遼遠州牧行部遠者三萬餘里不可爲九謹以經義正十一 州名分界以應正始 臣叉聞聖王序天文定地理因山川民俗以制州界漢家地廣二帝 三王凡十二州州名及界多不應經堯典十有二州後定為九州漢

按左傳引堯獨馬書為夏書馬治水分州任土作貢當堯老而母

元封五年初置刺史部十三州地理志南置交趾北置朔方之州 兼徐梁幽并夏周之制改雍日凉改梁曰盆凡十三部散依附漢 營州而職方氏有幽并是其與十二州異而實同也漢書武帝紀 典有肇十有二州馬鄭偽孔以爲分冀州爲幽州并州分青州爲 有并州平州營平音同即營州蓋用散說也散多以漢制為古制 制而改飾之者營州古無此名敵以太公封於營邱而名之王莽 然職方氏亦僅言九州唯增多幽州并州而改禹貢之徐梁唯堯 於九圍又日九有有截皆言九州未有言十二州者周官為歆撰 五色之帝郊祀諸星皆然漢有十三州故歆亦以古爲有十二州 伯除王畿一州言之偽左傳言五侯九伯兼王畿言之詩帝命式 伯故八伯也貢金九牧鑄鼎象物故鼎亦九也王制亦言八州司 皆因州而言尚書大傳維元祀巡守四岳八伯蓋九州除王畿無 攝之時九州水利土產次第明聯九山利族九川滌源九澤旣陂

禮明堂記日周公朝諸侯於明堂天子負斧依南面而立謂周公踐 說或更追改者與對皆有十二州之說皆竄改者 也堯典十二州三字必爲古文家鼠改尚書大傳有兆十有二州

天子位六年朝諸侯制禮作樂而天下大服也

子位事也飲偽作明堂位誣先聖以佐篡逆而後人猶惑之何哉 衞五年營成周六年制禮作樂七年致政成王攝其政耳無踐天 按尚書大傳周公攝政一年救亂二年克殷三年踐奄四年建侯

書逸嘉禾篇日周公奉鬯立於阼階延登贊日假王蒞政勤和天下

此周公攝政費者所稱

按尚書正義一載古文十六篇目舜典一汨作二九共九篇十一 大禹謨十二棄稷十三五子之歌十四允征十五湯誥十六咸有 二旅獒二十三冏命二十四以九共九篇共卷故為十六無嘉禾 一德十七典寶十八伊訓十九肆命二十原命二十一武成二十

以後有增加故虛岩其辭歌之肺肝如見矣堯典假於上下西伯 戡黎唯先假王詩假哉天命皆訓至也正也無訓真假之義者假 偽爲經記以獎莽篡故復增造此篇移書太常云十六篇而敘儒 林傳及鼠入史記儒林傳則但云得十餘篇蓋尚書滋多於是矣 篇唯史記書序有之蓋歆偽爲古文書時尚無附莽篡位意後則 之學以變大義如此 王之稱出於韓信歆欲樂成莽篡故緣此義以易古訓歆倡訓詁

居攝元年正月莽祀上帝於南郊迎春於東郊

按六經無四時迎氣之祭堯典寅賓出日尚書大傳古者帝王躬 光於上下勤施於四方旁作穆穆維予一人某敬拜迎日東郊迎 率有司百執事而以正月朝迎日於東郊以為萬物先而尊事天 也配上帝於南郊所以報天德迎日之辭日維某年某月上日明 日謂春分迎日也觀禮云拜日於東門之外禮器云大明生於東

馬巫与公人

此無四郊之祭更無四時迎氣之舉唯莽始有迎春及四郊禮與 大戴禮朝事篇云率諸侯而朝日東郊所以教尊尊也郊之義祇 散之偽禮也 周官小宗伯兆五帝於四郊四望四類亦如之合與月令合蓋皆 郊特姓云郊之祭也大報天而主日也玉藻云朝日於東門之外

太保舜大司空豐輕車將軍邯步兵將軍建皆為誘進單于籌策又

典靈臺明堂辟雍四郊定制度開子午道

接四郊之制始於歆辨見前

放大誥作策遣諫大夫桓譚等班於天下

譚爲歆莽之黨故主張偽古文學凡新論云云皆歆羽翼不足據

也

實考周爵五等地四等有明文

用歆周官說也拨孔子之禮則公侯百里伯七十里子男五十里

分土唯二孟子,王制俱同春秋公羊說則伯子男同等爵三等而

儒制禮作樂卒定庶官茂成天功聖心周悉卓爾獨見發得周禮以 少阿羲和劉歆與博士諸儒七十八人皆曰攝皇帝遂開祕府會羣

明因監則天稽古而損益焉 凡莽措施皆出於散之偽周禮莽蓋為歆所欺者發得周禮以明

因監爲周禮大行之始故特著焉

春秋隱公不言即位攝也

莽之居攝名義亦由於歆即此一言歆之偽作左氏春秋書法以

證成莽篡彰彰明矣左氏之爲偽經復有何疑

帝王之道相因而通盛德之祚百世享祀予唯黃帝帝少昊帝顓頊 帝嚳帝堯帝舜帝夏禹皋陶伊尹咸有聖德假於皇天功烈巍巍光

金型金型

施於這予甚嘉之營求其後將於厥祀

萬木草堂叢書



國語月令辨見前此用歆說也 書嘗麥解有少昊則為司馬者敬變亂五帝名號故鼠之於左傳 按易繫解大戴五帝德帝繫姓史記五帝本紀皆無少昊唯逸周

予前在攝時建郊宮定祕廟立社稷

元年其敢愛豐氏之祕周官春官守祕奄八人叉辨廟祕之昭穆 所偽莽用其說故云建郊宮定桃廟也 是即祕廟之說又周官春官兆五帝於四郊四望四類亦如之兆 山川邱陵墳衍各因其方是即郊宮之說凡祭法左傳周官皆歆 詩書禮春秋言廟禮無祕廟說唯祭法有二祕享嘗乃止左傳昭

分長安城旁六鄉置帥各一人分三輔為六尉郡河東河內宏農河 南潁川南陽爲六隊郡置大夫職如太守屬正職如都尉更名河南 大尹曰保忠信卿盆河南屬縣滿三十置六郊

周禮地官有六鄉六遂此外有遠郊近郊莽用其制也

莽叉日普天之下莫非王土率土之賓莫非王臣蓋以天下養焉周 禮膳羞百有二十品

不會皆敢偽撰經文以媚莽者此可爲證自散偽經後人主相承 周禮膳夫羞用百有二十品醬百有二十審唯王及后世子之膳

之書奉養一條至深斥漢文帝之節儉是則散之罪也 以此亡國者接踵皆歆啟之偽經之害如此朱鄭伯謙太平經國 以爲先聖經義宜然於是後宮至萬數干人飲食度支歲費干萬

予制作地理建封五等考之經藝合之傳記通於義理

男之地封疆方百里即莽所謂建封五等考之經藝合之傳記者 方四百里諸伯之地封疆方三百里諸子之地封疆方三百里諸 五等者周官大司徒職諸公之地封疆方五百里諸侯之地封疆

初設六筦之命命縣官酤酒賣鹽鐵器鑄錢諸采取名山大澤眾物

者稅之又合市官收賤賣貴賒貸予民收息百月三

然左傳昭公二十年晏子曰山林之木衡鹿守之澤之崔蒲舟鮫 政也散以周官託於周公而間師云任衡以山事貢其物任虞以 守之藪之薪烝虞候守之海之鹽蜃祈望守之以爲齊政之衰星 之凡治市之貨賄六畜珍異亡者使有利者使阜害者使亡靡者 澤事貢其物莽制諸采取名山大澤泉物者稅之用散問宫說也 制關談而不征林麓川澤以時入而不禁此孔子所述交王之仁 按荀子王制篇山林澤梁以時禁發而不稅孟子言澤梁無禁干 異之有滯者飲而入於膳府泉府云掌以市之征布飲市之不售 商賈販夫販婦則是何人非百官而何賈疏為之辨又廛人凡珍 使微又云大市日县而市百族爲主鄭司農云百族百姓也既非 亡天下者也叉周官司市云凡得貨賄六畜者亦如之三日而與 子尚以為政衰則周公不為可知莽蓋從散以興天下亦以散而

之王安石行青苗法而民又怨之歆此法也亡三國矣 事之財用取具焉即所謂縣貸與予民收息百月三也此皆莽用 周官制民怨畔之唐第五琦皇甫鏄行酒酤鹽鐵鑄錢而民又怨 無過三月凡民之貸者與其有司辨而授之以國服為之息凡國 所謂令市官收賤賣貴也泉府又云凡縣者祭祀無過旬日喪紀 貨之滯於民用者以其賈買之物揭而書之以待不時而買者即

夫三皇象春五帝象夏.

以黃帝顓頊帝嚳唐堯虞舜爲五帝實依大戴禮五帝德帝繫姓 非以為尊崇左傳僖二十五年今之王古之帝也史記五帝本紀 稱天子崩遷則存為三王絀滅則為五帝下至附庸絀為九皇下 接今學無三皇名唯春秋繁露三代改制質交篇云故聖王生則 及世本見尚書蓋孔門相傳之說譙周應劭朱均與記五帝本同 極其爲民呂刑有皇帝哀矜庶獄之不辜皇帝淸問下民語皇帝

載五帝不記三皇叉一事日帝繁黃帝產青陽昌意周書日乃命 氏王天下宓犧氏没神農氏作神農氏没黃帝堯舜氏作史遷獨 反據以攻史遷之疏略矣後漢書張衡傳注引衡集日易稱宓儀 少皞行淸淸卽靑陽也今宜實定之自是偽孔安國尚書序皇甫 帝即圖謝所謂帝宣也皆因五德之運證成古學之說張衡於是 五經家皆言顓頊代黃帝而堯不得爲火德左氏以爲少吳代黃 於是三皇之說興少昊之事出五帝之號變後漢書賈逵傳奏稱 **皞孟冬盛德在水其帝顓頊與世經相應左傳月令律歷志大行** 帝爲次暗寓三皇五帝之敍而月令孟春盛德在木其帝太皞孟 夏盛德在火其帝炎帝中央土其帝黃帝孟秋盛德在金其帝少 應志載 世經以太昊帝炎帝黃帝少昊帝嗣頊帝帝嚳唐帝虛 書左傳文十八年昭十七年二十九年定四年竄入少與漢書律 之散緣易繫辭有伏犧神農事偽周官偽造外史掌三皇五帝之

為皇皇本紀注三上承伏犧河圖三五歷引伸為天皇十二頭木 德王立各一萬八千歲地皇十一頭火德王亦各萬八千歲人 周則以燧人為皇朱均則以祝融為皇鄭康成皇甫謐則以女媧 笙簧講張爲幻以崇佐驗於是述其學者緣飾緯書鑿空增附譙 因於祭法國語魯語綠飾共工為九州之伯明堂位加女媧氏之 母皆有蟜氏之女以列子湯問有女媧氏鍊石共工觸不周山事 五帝本紀於舜紀引左傳少與氏有不才子亦歆所竄入者歟按 散務翻今文之說又竄附國語晉語以炎帝黃帝爲少典之子其 罔聞知首創本紀便已遺脫一朝哉其爲散之僞簋證佐確鑿矣 矣夫史遷多採左氏如左氏實有問官郯子之事太史公何得若 高辛唐虞爲五帝並見史記五帝本紀實本之世經也司馬貞且 補撰三皇本紀於是少昊之爲五帝遂爲實事競譏史遷之紕繆 

爲巫与金六

萬木萬堂叢書

備和嬪美御和人三位視公嬪人九視卿美人二十七視大夫御人 八十一視元士凡百二十人皆佩印载執弓韣 按先是即陽成修獻符命言繼立民母叉日黃帝以百二十女致 通紀六日序命紀七日修飛紀八日回提紀九日禪通紀十日流 懷氏見司馬貞蓋緣管子古封泰山七十二家而妄為之春秋緯 赫胥氏尊盧氏渾沌氏昊英氏有巢氏朱襄氏葛天氏陰康氏無 記紀司馬貞三誕妄不可窮詰蓋亦皆承歆之附會為之至於皇 有五龍氏燧人氏大庭氏栢皇氏中央氏卷須氏栗陸氏驪連氏 王大紀路史等書盆辨之不足辨矣 百年一日九頭紀二日五龍紀三日攝提紀四日合雜紀五日連 稱自開闢至於獲麟凡三百二十七萬歲分為十紀凡世七萬十 九頭凡一百五十世合四萬五千六百年皇本紀引自人皇已後 神仙莽於是遣中散大夫謁者各四十五人分行天下情采鄉里

是也 之宮女三千縱恣無厭怨曠充塞皆歆作俑之罪也歆之偽經不 意自是以爲經法宜然後宮衆多掖庭充滿隋之宮人萬計唐宗 二十七大夫八十一元士之命婦乎若以爲後宮有是則斷斷無 夫人九嬪二十七世婦八十一御妻若非歆偽竄者則三公九卿 過始則邀名繼則媚勢豈知流禍遂至於此哉學者不正其心循 博士無一說葬納女時猶用之昏老縱慾媚臣偽經說以傅會恭 莽者也古者天子一娶十二女諸侯一娶九女見於經傳凡今女 所高有淑女者上名百二十女與膳羞百二十品皆歌偽說以媚 而以傅聞强識造說立端其禍等於洪水猛獸可不懼乎昏義二

高平与参与

萬木草堂叢書

<mark>偽經考卷六</mark>終 門人新會梁啟超 門人新會林 奎 門人番禺韓文舉 東莞張伯楨三於 順德麥孟華初校 南海陳干秋再校

修經考卷七

漢儒憤攻偽經考第七

南海康有爲學

昔易有京春秋穀梁儒士無言偽經若信匪仇匪怨胡乃訔訔 古學旣與掃之除之厥迹莫湮綿載二百帝者雖袒學者不宣 升碩育休建武之後桓靈之前眾儒咸訕雖滅其名萬百億千 博士不對龔勝自免師丹怒旃尚有嶽嶽上書詩誅歆者公孫 或疑或難甲胄扞禦不可干焉請按厥朔歆偽矣出諸儒譁然 偽經焜焜燥燿施行凡二千年積非成是戴而奉之胡帝胡天

令歆與五經博士講論其義諸博士或不肯置對漢書劉

**抑此三學以尚書爲備謂左氏爲不傳春秋**漢書劉

萬木草堂叢書

歆親近欲建立左氏春秋及毛詩逸禮古女尚書皆列於學官哀帝

<del>鐫</del>鼎然犀漢儒發難視我茲篇

按上云魯共王得逸禮三十九篇書十六篇又云春秋左氏丘明 所修叉云孝成皇帝得此三事則此之三學即謂逸書逸禮左氏 非散口自吐其實則兩造不備而國師公之存案將以誣辭掩盡 故散並言抑之尚書下當缺一禮字也是時盈廷洶洶說皆如此 春秋也書二十八篇禮十七篇皆爲完本當時博士必皆以爲備 天下目矣

是時名儒光祿大夫襲勝以散移書上疏深自罪責乞骸骨罷及儒 者師丹為大司空亦大怒奏歆改亂舊章非毁先帝所立上曰歆欲 出補史漢書劉 廣道循亦何以為非毀哉飲由是忤執政大臣為眾儒所訕懼誅求

京氏易大儒博士咸無間言獨至歆書攻者雲起襲勝乞罷師品 宣帝立大小夏侯尚書大小戴禮施孟梁邱易穀梁春秋元帝立 大怒執政見忤眾儒競訓乃至懼誅求出補吏人情可見盡誣以

或疑歆若偽經時人何不攻之讀此應難置喙 專已守殘黨同門好道真其誰能信之言衆儒盡訕可知當時舉 如明議大禮者之欲伏道手擊張桂矣不然何至懼誅而求出哉 朝譁然無一從者漢朝自公卿博士弟子儒生凡數干無不憤絕

博士語在歌傳大司空師丹奏歌非毀先帝所立漢書儒 孔光為言左氏以求助光率不肯唯鳳龔許散遂共移書責讓太常 **彰白左氏春秋可立哀帝納之以問諸儒皆不對歆於是數見丞相** 

數千人在河阻中莽召問羣臣禽贼方略皆曰此天囚行尸命在漏 是咸南郡秦豐眾且萬人平原女子遲耶平能說經博以入投亦聚 刻故左將軍公孫滁徵來與議祿曰太史台宗宣典星曆候氣變以 光為孔子十四世孫而安國兄子之孫若古交為孔子所作安國 所傳安有求助不肯之事詳見漢書儒林傳辨偽

凶為吉亂天文誤朝廷太傅平化侯飾虛偽以媮名位賊夫人之子

談取容令下情不上通宜誅此數子以慰天下粪傳 陽造井田使民棄土業義和魯匡設六筦以窮工商說符侯崔發阿 國師嘉信公顛倒五經毀師法令學士疑惑明學男張邯地理侯孫

**豫乃能因人民之愁怨王莽之震動而請借朱雲之劔以誅之故** 皆積怨憤於心矣歆又以其新說作周禮莽用以變易漢制天下 讀之與向來先師之說相忤無一可通者學者蓋無不疑之人人 與孔子真經爲難而又陰布其書於其黨借莽力徵求天下學者 下情不上通之崔發同請誅哉蓋視之與張角之妖書等矣如謂 至與使民棄土業之孫陽設六筦以第工商之魯匡阿諛取容令 能與莽言此不然莽問不賊方略歌為定三雍立法制之儒臣何 云以慰天下若非深見其偽經之亂聖變法之失民則公孫祿豈 苦其騷擾莫不歸咎於國師之策殆無不欲剚刃於歆腹中公孫 散作偽經移孔子爲周公及移秦漢爲周制微文瑣義無一條不

攻何嘗有挺刃言哉 公孫禄黨同門如道眞則後世鄭王之辨朱陸之爭羅整王赐之

從則失人將恐陛下必有厭倦之聽孔子曰博學約之弗叛矣失夫 缺勞心經藝情存博聞故異端競進近有司詩置京氏易博士羣下 無因得立遂與韓歆及太中大夫許淑等互相辩難日中乃罷升退 時尚書令韓歆上疏欲爲費氏易左氏春秋立博士詔下其議四年 學而不約必叛道也顏淵曰博我以文約我以禮孔子可謂知教顏 高氏翳夾五經奇異並復求立各有所執乖戾分争從之則失道不 京費已行次復高氏春秋之家又有騶夾如令左氏費氏得置博士 執事莫能據正京氏旣立費氏怨望左氏春秋復以比類亦希置立 而奏曰臣聞主不稽古無以承天臣不述書無以奉君陛下愍學微 左氏不祖於孔子而出於上明師徒相傳又無其人且非先帝所存 正月朝公卿大夫博士見於雲臺帝曰范博士可前平說升起對曰

淵可謂善學矣老子曰學道日損損猶約也又曰絕學無憂絕未學 定雖設學官無有弟子詩書不講禮樂不修奏立左費非政急務孔 事所以異者以不一本也易曰天下之動貞夫一也又曰正其本萬 子曰攻乎異端斯害也已傳曰聞疑傳疑聞信傳信而堯舜之道存 周流游觀至於知命自衞反魯乃正雅頌今陛下草創天下紀綱未 立輒復見廢疑道不可由疑事不可行詩書之作其來已久孔子尚 也今費左二學無有本師而多反異先帝前也有疑於此故京氏雖 事理五經之本自孔子始謹奏左氏之失凡十四事時難者以太史 願陛下疑先帝之所疑信先帝之所信以示反本明不專已天下之 三十一事部以下博士後漢書 公多引左氏升叉上太史公違展五經謬孔子言及左氏春秋不可錄

勝之矣乃又云京費已行次復高氏春秋之家又有駒夾恐陛下 升言左氏不祖孔子而出於上明及費左二學無有本師已足以

情矣 史記亦其短也然云無本師而多反異前世有疑於此則當時實 辭安得不爲偽古學者所排截蓋不得敢作偽之根原故并遷怒 **真藉口而人主亦漸疑之矣夫公穀盛衰尚因辯訥乃以守約為** 原他云云則其辭不順夫使可立雖有數家猶兼存之既不可立 無高氏翳夾猶宜已也此等說出於是劉歆之徒乃得以黨同如

封於是諸儒以左氏之立論議讙譁自公卿以下數廷爭之會封病 太常選博士四人元為第一帝以元新念争乃用其次司隸從事空 時議欲立左氏傳博士范升奏以爲左氏淺末不宜立元聞之乃詣 闕上疏書奏下其議范升復與元相辩難凡十餘上帝卒立左氏學

諸儒謹譁公卿以下數廷爭之與西漢移文博士一案正同學者 合爭經二大案觀之則當時偽經突出眾情洶憤雖以帝者之力

卒格衆議而不行獄情自可明矣

體於是作難左氏四十一事係林傳 聖人深意以為前世陳元花升之徒更相非折而多引圖識不據理 李育少習公羊春秋頗涉獵古學嘗讀左氏傳雖樂文采然謂不得

**散偽左氏在於偽書法自范升李育何休皆難偽左傳而不知歆** 

為最中癥結升云反異前世已稍失之育云不得聖人深意乃與 偽書法此則百辨而無一日明矣要以前漢博士不傳春秋一語

之較短長休之膏肓廢疾則直儕之與穀梁同列其戰而北不亦

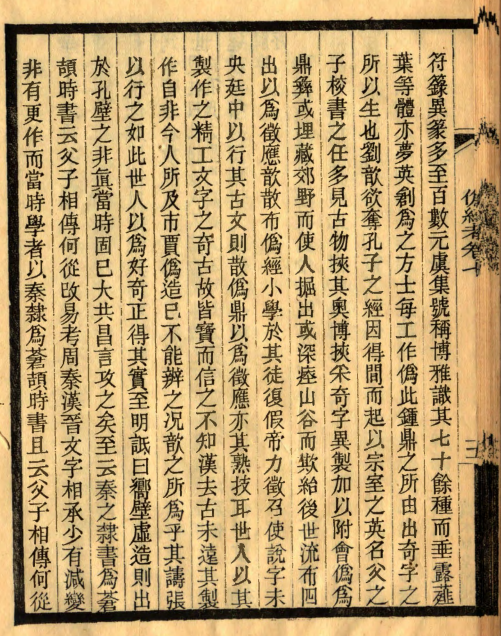
宜平然尚可見左傳雖行猶若攻者

氏膏肓穀梁廢疾 傷林傳書 休善思算與其師博士羊弼追述李育意以難二傳作公羊墨守左

康成所箴休又以周官爲戰國陰謀之書可見今古學之不並立 何休為公羊大宗自能攻左氏然亦不得其偽書法之根故卒爲

世尚孔氏之壁憑虛造此不可知之書變亂常行以燿於世諸生競世段注曰此謂世人不信古文非毀之謂好奇者改易正字諸生競 為好奇者也故說更正文鄉壁虚造不可知之書變亂常行以耀於 壁中書者魯共王壤孔子宅而得禮記尚書春秋孝經又北平侯張 逐說字解經這稱秦之隸書為養頡時書云父子相傳何從致易說 皆自相似雖巨復見遠流其詳可得略而說也而世人大共非訾以 

漢武踵之求神仙喜祥瑞於是諸鼎間出或者一二三代遺器然 奇此許慎之供辭即劉歆之親供也考秦始侈心實開求鼎之風 以得攻偽之證如此序稱鼎舞銘即前代之古文而世人訾爲好 許慎為劉歆干城故於今學家言著而辨之疾之如仇不知適足 偽造獻媚蠱惑上意若丹沙之黃金空中之神語者殆不少道家



徒有里人河南緱氏杜子春尚在永平之初年且九十家於南山能 識其年尚幼務在廣覽博觀叉多銳精於春秋末年乃知其周公致 略然亡其冬官一篇以考工記足之時眾儒並排以為非是唯歆獨 見焉至孝成皇帝達才通人劉向子歆校理祕書始得列序著於錄 秦自孝公以下用商君之法其政酷烈與周官相反故始皇禁挾書 太平之迹迹具在斯奈遭天下倉卒兵革並起疾疫喪荒弟子死車 特疾惡欲絕滅之搜求焚燒之獨悉是以隱藏百年孝武帝始除挾 青之律開獻書之路旣出於山嚴屋壁復入於祕府五家之儒莫得 此言則茫茫萬古徵信無從矣故有劉散移博士書而偽經之獄 誘之以禄利而不能奪其說則其根源之深可知也然使無許慎 **商今文學者家世傳業經葬歌史篇文字顛倒竄亂行之以國力** 改易是即西漢以前不分籀書小家隷書之明據故皆推本於著 明有許慎說交序而偽字之案定文字無變辨見前

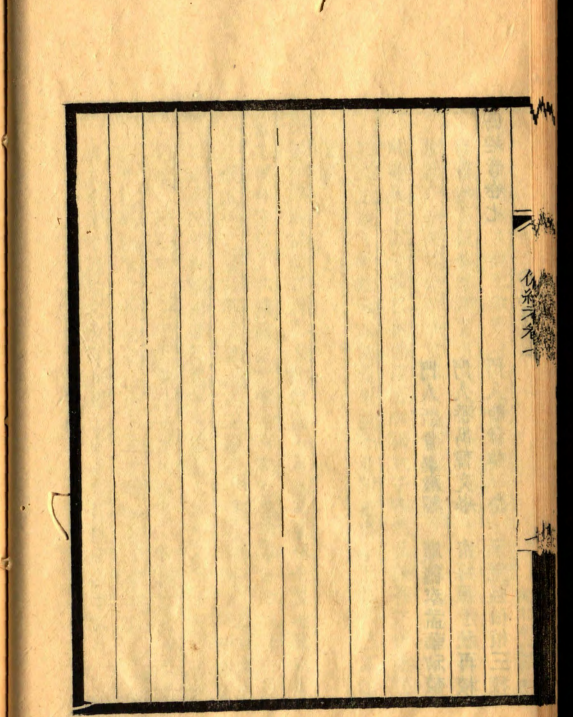
為巫乡家已

通其讀頗識其說鄭眾賈逵往受業焉賣及房戶周禮

據蓋古學大盛後今學攻難之迹剗削盡矣故並錄之唯後漢書 漢書無言諸儒排周官者賈公彦所引馬融傳所出甚古必有所 以為惠帝二年此云武帝蓋東漢學者附會偽學而加甚之不復 稱鄭與從武受業已親傳周官何獨壯子春邪除挾書之律漢書

林孝存以爲武帝知周官末世瀆亂不驗之書故作十論七難以排 棄之何休亦以為六國陰謀之書唯有鄭立偏覽羣經知周禮者乃 周公致太平之迹故能答林碩之論難使周禮義得條通買公彦序 足據 立乎其外以攻之者也范升以下之攻偽經入乎其中以攻之者 也入乎其中以攻之鮮有能勝之者矣此偽酸所以熾敗 結也碩更以爲武帝知之尤爲偽說所給蓋西漢博士之攻偽經 碩休皆知攻周禮而僅以為末世瀆亂六國陰謀則不能得其癥

偽經考卷七 門人新會林 門人番禺韓文舉 門人新會樂啟超 奎 東莞張伯楨三核 南海陳于秋再校 順德麥孟華初核 萬木草堂叢書



傷經考卷八

偽經傳於通學成於鄭玄考第八

南海康有爲學

諸帝終不能違眾而立學官也後世據偽古之大盛疑漢人何 長學者常干人牟新亦干人楊倫杜撫張元皆干餘人其數百 散偽經不過如晉薛眞之偽歸藏隋劉炫之偽孝經孔傳明豐 人者不可勝數故舉天下皆今學也而傳偽古學者終後漢世 不攻之試思遺文所存攻者之眾猶如此今學之盛猶如此劉 之於前范升李育何休臨碩暨諸儒難之於後哀帝光武暨於 干人丁恭弟子自遠方至者著錄數干人曹會門徒三干人牟 人蔡元著錄萬六千人樓望諸生著錄九千餘人宋登教授數 不過杜鄭賈馬數人而已然且龔勝師丹公孫派及諸博士攻 按後漢之儒皆今學也大儒講授人徒干萬如張與著錄且萬



學多通賈達則問事不休馬融則才高博治自餘班固崔駰張

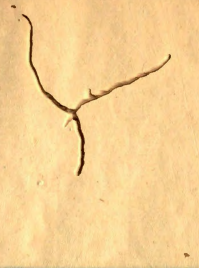
**衡蔡邕之倫並以宏覽博達高文贍學上比遷向者並校書東** 

觀傳接古學或少習今學泊入中心觀未見書咸信爲然盡舍

張竦 為傳授盤踞高大自應得博達之才理勢然也雖然不值漢中 土靡不景從雖無康成偽經亦有必行之勢矣蓋劉歆以核書 贍之才俯首信服於是鼓動後生人情喜新樂其博異豐力之 無知許慎所謂不見通學桓譚之惠非毀俗儒也諸人挾其典 **舊學而新是謀反咎夙昔之愚獨於鄉曲因笑章句之徒固陋** 之張竦楊雄歆之友也附見於篇首云 微今學不銷亡鄭玄亦何能混一哉然則今學與漢為終始是 亦有天運者邪今掇其通人傳散古學者著於篇而以康成終

做孫旗王莽時至郡守封侯博學文雅過於做旗書張

**著頡多古字俗師失其讀宣帝時徵齊人能正讀者張敞從受之傳** 又外氏張竦父子喜文采林從竦受學博治多聞時稱通儒社林傳 至外孫之子杜林作訓故漢書墓 萬木草堂叢書



春秋譏世卿皆用今衣安有所謂古字是猶國師作法而誣及子 志推本張敞以傳至杜林考敞治春秋以經術自輔其上封事引 疎爲莽臣歆友林師傳稱博學喜文采偽學之傳有所受矣藝文 政景伯傳經而託之賈誼也誣其祖也 原派来省が

楊雄

雄少好學不為章句訓古通而已博覽無所不見

及太史公記六國歷楚漢訖麟止不與聖人同是非頗謬於經故時 通訓詁不為章句乃劉歆新開之學派也雄身爲僚友自當用之

八有問雄者常用法應之撰以為十三卷象論語號曰法言 偽左氏相反左氏既與聖人同好惡史公自不與聖人同是非矣 史記皆用今文家說如譏宋宣之啓爭裹朱裏之能讓之類皆與

益僧主人之故智不足辯矣

以爲經真大於易故作太玄傳真大於論語作法言史篇莫善於荃

頡作訓纂箴莫善於虞箴作州箴賦莫深於離騷反而廣之辭莫麗 於相如作四賦皆斟酌其本相與放依而馳騁云用心於內而不求 於外於時人皆智之唯劉歆及范逸敬焉而桓譚以爲絶倫以上漢

於前次等 莽之放大誥雄之作太玄法言亦可見當時風氣莫不欲偽託聖 幾取而代焉君臣之間有幸有不幸也聖人而作經則其為眾儒 王絶之獨至歆偽則其術更巧蔽蒙羣言腌昧干載聖人之大統 人然莽偽而八得以操懿之為賊誅之雄偽而人得以吳楚之僭

至元始中徵天下通小學者以百數各令記字於庭中楊雄取其有 用者以作訓纂篇順續著頡又易著頡中重復之字凡八十九章書

辨見漢書藝文志辨偽

為巫当を

劉菜嘗從雄學作奇字

鉅鹿侯芭常從雄居受其太玄法言焉劉歆亦嘗觀之楊雄傳書

雄散為密交雄有所作散觀之散有所作雄亦知之必矣菜為歆 統之流生古學大盛後沿染風氣理固宜然不復錄焉同時人罕知其受歌學者故詳列之其王充王符仲長 了所從雄學學出於一也今取雄書獎偽之言條錄之如左與做 子而從雄學學出於一也今取雄書獎偽之言條錄之如左以雄

或曰易損其一雖蠢知關焉至書之不備過半矣而習者不知惜平 矣昔之說書者序以百而酒誥之篇俄至焉今亡夫神篇問 書序之不如易也彼數也可數焉故也如書序雖孔子亦未如之何

此言易損其一僅指說卦則序卦雜卦二篇此時尚未增入

說天者莫辨乎易說事者莫辨乎書說體者莫辨乎禮說志者莫辨

乎詩說理者莫辨乎春秋見篇

按敘五經次第與漢志合詩後於禮者或歌初成周禮時欲以為

周公之典而尤尊大之數

或問南正重司天北正黎司地今何僚也接言重

或問周官日立事左氏日品藻太史遷日實錄局

生火勝土時生藏脾存志性仁情喜事貌用恭撝肅徵旱帝太昊神 二八為木為東方為春日甲乙辰寅卯聲角色青味酸臭羶形詘信

四九爲金爲西方爲秋日庚辛辰申酉聲商色白味辛臭腥形革生

句芒星從其位數篇

收星從其位同 水勝木時殺藏肝侟魂性誼情怒事言用從撝义徵雨帝少昊神蓐 一七為火為南方為夏日丙丁辰巳午聲徵色赤味苦臭焦形上生

融星從其位日 土勝金時養藏肺存魂性禮情樂事視用明撝哲徵熱帝炎帝神祝 不勝火時藏藏腎存精性智情悲事聽用聰撝謀徵寒帝顓頊神玄 六為水為北方為冬日壬癸辰子亥聲羽色黑味鹹臭朽形下生

**冥星從其位**同

形植生金勝水時該藏心存神性信情恐懼事思用睿撝聖徵風帝 五五為土為中央為四維日戊已辰辰未戌丑聲宮色黃味甘臭苦

黃帝神后土星從其位局

按此與月令全合觀雄之言周官左氏書序月令則其傳古學昭

邓玄

文王淵懿也重易六爻不亦淵乎明篇問

雄書皆言文王重卦無言作上下經者散之偽易最後時尚未有

此說也

災異董相夏侯勝京房装言淵

言京不言孟則漢志云孟氏得易家陰陽災變者非也此二條與

歆說不合然適足以證其偽妄之迹故并列焉

杜子春

與引馬融傳 散末年乃知周官周公致太平之迹迹具在斯奈遭天下奢卒兵革 初年且九十家於南山能通其讀頗識其說鄭眾賈逵往受業焉賈 並起疾疫喪荒弟子死喪徒有里人河南緱氏杜子春尚在一家平立

官為偽學大宗故必授之於大弟子非璜惲之徒可比矣 鄭與既從歆受而眾又受之於杜子春則子春或較與尤明歟問

鄭興

少學公羊春秋晚善在氏傳遂積精深思通達其旨同學者皆師之 天鳳中將門人從劉歆講正大義歆美興才使撰條例章句訓詁及 校三統曆與好古學尤明左氏周官長於曆數自杜林桓譚衛宏之 一學後漢書 屬莫不斟酌焉世言左氏者多祖與而賈逵自傳其父業故有鄭賈

眾字仲師年十二從父受左氏春秋精力於學明三統曆作春秋難

伽糸オ名バ

記條例兼通易詩知名於世其後受詔作春秋删十九篇子安世亦 傳家業後漢書

條例章句訓詁校三統曆則歆最得意弟子杜林桓譚衞宏皆與 世稱二鄭故古學當以與眾為第一宗傳矣 散偽經以左氏為根本以周官為國土一書皆興所傳叉撰左氏 斟酌子眾孫安世又能傳家業左氏周官毛詩費氏易皆眾所傳

札林

欣然言曰林得與等固諧矣使宏得林且有以盆之及宏見林闇然 深家既多書叉外氏張竦叉子喜交采林從竦受學博洽多聞時稱 杜林字伯山扶風茂陵人也交鄴成哀間為涼州刺史林少好學沈 而服濟南徐巡始師事宏後皆更受林學林前於西州得漆書古文 通儒河南鄭興東海衞宏等皆長於古學興嘗師事劉歆林旣遇之 一卷常寶愛之雖遭襲困握持不離身出以示宏等日林流離丘

亂常恐斯經將絕何意東海德子濟南徐生復能傳之是道竟不墜 文遂行後漢書 於地也古文雖不合時務然願諸生無悔所學宏巡益重之於是古

桓譚

野俗儒由是多見排抵後漢書 音律善鼓琴博學多通偏習五經皆詁訓大義不爲章句能文章尤 桓譚字君山沛國相人也父成帝時為太樂令譚以父任為耶因好 好古學數從劉歆楊雄辨析疑異性嗜倡樂簡易不修威儀而憲非 學於西漢受劉歆張竦楊雄之學以通博為主崔驅班固張衡馬 爲古學者攻之故不守也從古學者多博洽人皆信之此古學所 融劉珍蔡邕皆此一派以其博洽故不守章句實則章句皆今學 桓譚從劉歆楊雄辨析疑異其受古學之淵源也譚與杜林皆成 以盛也譚林淵源學問相等而林以卓行高位弟子眾多古文於

是遂行則林爲古學一大宗也

陳元

陳元字長生蒼梧廣信人也父欽書左氏春秋事黎陽賈護與劉歆 譚杜林鄭與俱爲學者所宗時議欲立左氏傳博士范升奏以爲左 同時而別自名家王莽從欽受左氏學以欽為厭難將軍元少傳交 業爲之訓詁銳精單思至不與鄉里通以父任爲耶建武初元與相 眾聽故伯牙絕絃至實不同眾好故下和泣血仲尼聖德而不容於 愍經藝謬雜眞偽錯亂每臨朝日輒延羣臣講論聖道知丘明至賢 氏後末不宜立元聞之乃詣闕上疏曰陛下掇亂反正文武並用深 非親見實事之道左氏孤學少與遂爲異家之所覆旨夫至音不合 親受孔子而公羊穀梁傳聞於後世故詔立左氏博詢可否示不專 已盡之羣下也今論者沈弼所書翫守舊聞固執虛言傳受之辭以 世况於竹帛餘文其爲雷同者所排固其宜也非陛下至明熟能密

吾從眾至於拜下則違之夫明者獨見不惑於朱紫聽者獨聞不謬 今與公羊並存此先帝後帝各有所立不必其相因也孔子曰純儉 時間衛太子好穀梁於是獨學之及即位為石渠論而穀梁氏與至 於殷周公不當營洛邑陛下不當都山東也往者孝武皇帝好公羊 破言小言破道者也升等又曰先帝不以左氏為經故不置博士後 凡四十五事按升等所言前後相違皆斷截小文媒黷微辭以年數 之臣元竊見博士范升等所議奏左氏春秋不可立及太史公違戾 分明黑白建立左氏解釋先聖之積結洮汰學者之累感使基業垂 戎事略戢留思聖藝眷顧儒雅採孔子下拜之義卒淵聖獨見之旨 於清濁故離朱不爲巧眩移目師曠不爲新聲易耳方今干戈少弭 衛太子好穀梁有詔詔太子受公羊不得受穀梁孝宣皇帝在人間 主所宜因襲臣愚以爲若先帝所行而後主必行者則盤庚不當遷 小差掇為巨謬遺脫纖微指為大尤抉瑕擿釁掩其宏美所謂小辩

公卿以下數廷爭之會封病卒左氏復廢後漢書 忿爭乃用其次司隷從事李封於是諸儒以左氏之立論議灌譁自 難凡十餘上帝卒立左氏學太常選博士四人元爲第一帝以元新 稽古退就重誅雖死之日生之年也書奏下其議花升復與元相辯 衣召見俯伏庭下誦孔氏之正道理丘明之宿冤若辭不合經事不 於萬世後進無復狐疑則天下幸甚臣元愚鄙嘗傳師言如得以褟 交博何范升必極相攻苟非不得已扶弱持微豈不甚善何事與 范升陳元憤爭左氏是經學一大案自少讀後漢書即怪左傳之 古人爲仇乎然古學者僅爭左氏未敢及周官毛詩也抑可想定

父徽從劉歆受左氏春秋兼習國語周官又受古文尚書於塗惲學 毛詩於謝曼卿作左氏條例二十一篇逵悉傳父業弱冠能誦左氏 傳及五經本文以大夏侯尚書教授雖爲古學兼通五家穀梁之說

所以存先王之道者要在安上理民也今左氏崇君父卑臣子彊幹 眾心故出故爲河內太守從是攻擊左氏遂爲重讎至光武皇帝奮 弱枝勸善戒惡至明至切至直至順且三代異物損益隨時故先帝 獨見之明興立左氏穀梁會二家先師不曉圖讖故令中道而廢凡 臣以永平中上言左氏與圖讖合者先帝不遺芻蕘省納臣言寫其 太常恃其義長詆挫諸儒諸儒內懷不服相與排之孝哀皇帝重逆 君父公羊多任於權變其相殊絕固已甚遠而冤抑積久莫肯分明 著明者斯皆君臣之正義父子之紀綱其餘同公羊者什有七入或 與班固並校祕書應對左右肅宗立降意儒術特好古交佝書左氏 傳話藏之祕書建平中侍中劉歆欲立左氏不先暴論大義而輕移 文簡小異無害大體至如祭仲紀季伍子胥叔術之屬左氏義深於 傳大義長於二傳者達於是具條奏之曰臣謹擿出左氏三十事尤 傳建初元年詔逵入講北宮白虎觀南宮雲臺帝善逵說使出左氏



曆垂萬世則是以麟屬百數嘉瑞雜逐猶朝夕恪勤游情六藝研幾 得為赤其所發明補益實多陛下通天然之明建大惡之本改元正 氏以爲少具代黃帝即圖識所謂帝宣也如令堯不得爲火則漢不 今三傳之異亦猶是也又五經家皆無以證圖識明劉氏爲堯後者 博觀異家各有所採易有施孟復立梁邱尚書歐陽復有大小夏侯 特以錢二十萬使類陽侯馬防與之謂防日賈逵母病此子無人事 教以左氏與簡紙經傳各一通達母常有疾帝欲加賜以校書例多 嘉之賜布五百疋衣一襲令逵自選及羊嚴顔諸生高才者二十一 綜微靡不審覈若復留意廢學以廣聖見庶幾無所遺失矣書奏帝 達集為三卷帝善之復令撰齊**魯韓詩與毛氏異同并作周**官解故 於外屢空則從孤竹之子於首陽山矣逵數為帝言古文尚書同星 而左氏獨有明文五經家皆言顓頊代黃帝而堯不得爲火德而左 遷達為衛士介入年乃部諸儒各選高才生受左氏穀梁春秋古立

尚書毛詩由是四經遂行於世皆拜達所選弟子及門生為干乘王 

此論學悲矣哉後漢書 論日鄭賈之學行乎數百年中遂爲諸儒宗亦徒有以焉爾桓譚以 不善識流亡鄭興以遜解僅免賈逵能附會文致最差貴顯世主以

鄭眾傳費易毛詩周官左傳而不光大賈逵傳古文書毛詩周官 前割業祖功守成宗德應推逵矣蔚宗曰鄭賈之學行乎數百年 弟子門生為耶則榮途開矣至於詔諸儒皆選高才以受偽經令 附會圖識以媚時主選嚴顏高才生以受左氏則公羊奪矣拜逵 左傳國語則偽經遂行蓋逵校書東觀入講南宮遭遇獨隆矣又 中遂為諸儒宗又曰賈逵能附會交致最差貴顯世主以此論學 不行哉蓋自劉歆偽經之後今古水火至賈逵乃始行焉鄭玄之 學者受業黃門以生其欣慕幾等於明代庶常之選矣偽經安得

が糸木をラ

悲矣哉若有不概於心而逐致微辭者豈蔚宗傳武子之學有所

郑那

徐巡

濟南徐巡始師事宏後更受林學林前於西州得漆書古文尚書一

卷常寶愛之雖遭艱困握持不離身出以示宏等日林流離兵亂常

恐斯經將絕何意東海衛子濟南徐生復能傳之是道竟不墜於地

也古文雖不合時務然願諸生無悔所學宏巡盆重之於是古文遂

行後漢書

徐巡兼承兩大師之統古文尚書毛詩多本之焉亦偽學之功臣

也

張衡

與典籍不合者十餘事著周官訓詁崔瑗以爲不能有異於諸儒也 上疏請得專事東觀收檢遺文畢力補綴又條上司馬遷班固所敘

本傳書

劉陶

陶明尚書春秋為之訓詁推三家尚書及古文是正文字三百餘事

名曰中文尚書後漢書

劉珍劉騊駼

示初中謁者僕射劉珍校書耶劉騊駼等著作東觀張衡傳

馬日磾楊彪韓說

**嚴餘復徵拜議耶與諫議大夫馬日磾議耶察邕楊彪韓說等並在** 

東觀校書處權傳書

偽古之學劉歆以校書而作之諸儒亦以校書而信之蓋藏於祕

府伏而未發徵應散布惑人甚矣其校書之人散見於羣傳者並

列於此以省觀覽焉

班彪班固

班彪字叔皮扶風安陵人也性沈重好古後漢書

校書部除蘭臺令史後漢書 無不窮究所學無常師不爲章句舉大義而已顯宗甚竒之召詣 固字孟堅年九歲能屬交誦詩賦及長遂博貫載籍九流百家之言

孟堅作史全採歆書文字異者僅二萬餘其入散之坎陷深矣推

其所由則亦在校中祕書也

王充王符仲長統

王充字仲任少孤郷里稱孝後到京師受業太學師事扶風班彪好

博覽而不守章句後漢書

王符字節信少好學有志操與馬融實章張衡崔瑗等友善後漢書

仲長統字公理少好學博涉書記後漢書

充師班彪符友馬融張衡融所謂達才通人營道同術長統亦類 引周禮蓋通達之家無有不人其籠中而今學所傳則皆守約之

## 士也此其盛衰所以判數

崔篆崔駰崔瑗

**篆兄發以巧佞幸於莽位至大司空母師氏能通經學百家之言莽** 龍以殊禮賜號義成夫人金印紫綬顯於新世篆生毅毅生駰年十

三能通詩易春秋博學有偉才盡通古今訓詁後漢書

駰會祖母能通經學百家之言顯於新世駰古學所本也

崔瑗字子玉早孤銳志好學盡能傳其父業年十八至京師從侍中 買逵質正大義逵善待之瑗因留游學與扶風馬融南陽張衡篤相

友好後漢書 以崔駰為之父以賈逵為之師以馬融張衡為之友古學之長畢

集矣

融才高博洽為世通儒施養諸生常有干數涿郡盧植北海鄭玄皆 萬木草堂叢書

其徒也

尚書列女傳老子淮南子離騷所著賦頌碑誄書記表奏七言琴歌 對策遺令凡二十一篇後漢書 嘗欲訓左氏春秋及見賈逵鄭眾注乃曰賈君精而不博鄭君博而 不精旣精旣博吾何加焉但著三傳異同說注孝經論語詩易三禮

實與賈逵並驅世稱賈馬亦曰馬鄭猶之宋曰問程亦曰程朱宜 馬融才高編注九經遂為古學之總匯三禮三傳皆其所定且為 文王三分有二鄭玄為武王乃能革殷受命也故融於偽古之功 一千年學派之宗亦以盧植鄭玄皆出其門故也學者干人古學 聚徒之多以融爲始鄭玄因得薈萃而集其成譬之經國馬融爲

盧植字子幹涿郡涿人也少與鄭玄俱事馬融能通古今學好研精 盧植

記後漢書 為寔而原抑流俗降在小學中興以來通儒達士班固賈逵鄭與公 精合尚書章句考禮記失得庶裁定聖典刊正碑交古文科斗近於 記特多囘穴臣前以周禮諸經發起粃謬敢率愚淺為之解話而宏 而不守章句作尚書章句三禮解詁時始立太學石經以正五經交 馬日磾議酊蔡邕楊彪韓說等並在東觀校中書五經記傳補續漢 博士為立學官以助後來以廣聖意歲餘復徵拜議耶與諫議大夫 乏無力供繕寫上願得將能書生二人共詣東觀就官財糧專心研 字植乃上書曰臣少從通儒故南郡太守馬融受古學頗知今之禮 子并敦悅之今毛詩左氏周禮各有傳記其與春秋共相表裏宜置

焉而植傳亦云從融受古學知今之禮記特多囘欠臣前以周禮

及所敘略而行於世即今之禮記是也鄭玄亦依盧馬之本而注

經典釋文序錄云馬融盧植考諸家同異附戴聖篇章去其繁重

諸經發起粃謬云云則劉歆之後其有以偽學之說羼亂於眞經 以疑惑後生者則馬融與植其人也

學熹平四年乃與五官中郎將堂谿典光祿大夫楊賜諫議大夫馬 校書東觀遷議郎邕以經籍去聖久遠文字多謬俗儒穿鑿疑誤後 邕乃自書丹於碑使工鐫刻立於太學門外於是後儒晚學咸取正 日磾議即張馴韓說大史令單颺等奏求正定六經文字靈帝許之 焉及碑始立其觀視及摹寫者車乘日千餘兩填塞街陌後漢書 接邕傳及水經注皆言邕自書丹於石使工鐫刻洛陽伽藍記亦 言三種字石經漢右中郎將蔡邕筆之遺迹隋書經籍志亦言後 漢鐫刻七經著於石碑皆祭邕所書董逌廣州書跋乃云石經不 各不同雖邕能分善隸兼備眾體但文字之多恐非一人可辨疑 盡察邕書如馬日磾輩相與成之洪适隷釋云今所存諸經字體

其末云谿典諫議大夫臣馬日磾臣趙陔議郎臣劉宏郎中臣張 人也范史略之耳 奏求正定者祗邕等七人暨後立石又有左立孫表及趙陝等諸 文臣蘇陵臣傅楨唯谿上缺當是堂谿典也由二碑證之則當時 意其間必有同時揮毫者張縯石經政云今六經字體不一當是 書與博士臣左立郎中臣孫表黃伯思東觀餘論石經公羊殘碑 時書丹者亦不獨邕也按洪适隷釋石經論語殘碑末一行云部

問者乃西入關因涿郡盧植事扶風馬融融門徒四百餘人升堂進 從東郡張恭祖受周官禮記左氏春秋韓詩古文尚書以山東無足 玄師事京兆第五元先始通京氏易公羊春秋三統曆九章算術又 於玄玄日夜尋誦未嘗怠倦會融及諸生老論圖緯聞玄善算乃召 者五十餘生融素驕貴玄在門下三年不得見乃使高業弟子傅授

梁廢疾玄乃發墨守鍼膏肓起廢疾休見而歎曰康成入吾室操吾 經業杜門不出時任城何休好公羊學遂著公羊墨守左氏膏肓蒙 數百千人及黨事起乃與同郡孫嵩等四十餘人俱被禁錮遂隱修 吾道東矣玄自遊學十餘年乃歸郷里家貧客耕東萊學徒相隨已 見於樓上玄因從質諸疑義問畢辭歸融喟然謂門人日鄭生今去 矛以伐我乎初中興之後范升陳元李育賈逵之徒爭論古今學後 門生相與撰玄答諸弟子問五經依論語作鄭志入篇凡玄所注問 馬融答北地太守劉瓖及玄答何休義據通深由是古學遂明 七政論魯禮禘論義六藝論毛詩譜較許慎五經異義答臨孝存周 易尚書毛詩儀禮禮記論語孝經尚書大傅中候乾象曆及著天文 純儒齊魯間宗之其門人山陽都慮至御史大夫東萊王基清河崔 **禮難凡百餘萬言玄質於辭訓通人頗譏其繁至於經傳洽慕稱為** 

傳授生徒並專以鄭氏家法云 玄括囊大典網羅眾家刪裁繁蕪刊改漏失自是學者略知所歸王 父豫章君每考先儒經訓而長於玄常以爲仲尼之門不能過也及 名家而守文之徒滯固所禀異端紛紅互相詭激遂令經有數家家 論日自秦焚六經聖交埃滅漢興諸儒頗修藝文及東京學者亦各 有數說章向多者或乃百餘萬言學徒勞而少功後生疑而奠正鄭

古學之攻今則盜憎主人也觀其相毀之辭而曲折見矣然古學 則全在鄭康成一人推康成所以能集六經之成以滅今學者蓋 藩離今學自守其門戸寧有攻伐絕不通和今學攻古學為顛倒 有故焉兩漢儒林皆守家法爱逮後漢古學雖開而古學自守其 雖言偽而辨而自杜林鄭與至賈逵馬融許慎諸大師皆篤守古 經法古學攻今學為蔽固妒毀但今學之毀古猶王師之拒賊也 偽古文傳至賈馬發旣張矣而所以輔成古學篡令學之大統者 萬木草堂叢書

今古學俱備不知古文尚書偽經行而歐陽大小夏侯亡矣本習 小戴禮後以古經校之取其義長者傷林故注儀禮並存古文今 主則宗毛可矣而又時違毛義兼採韓詩於是得鄭氏箋而今古 古學為宗主而時有不同又採今學以裨佐之如義詩以毛本為 氏儀禮注而今古學俱備不知偽古文儀禮行而今文儀禮亡全 文從今文則注內疊出古文從古文則注內疊出今文於是得鄭 馬貢悉參以班氏地理志則**叉用**今學於是得鄭古文尚書注而 學俱備不知毛之偽古行而韓詩實廢矣注書既以古文為宗主 氏春秋韓詩古文尚書蓋兼通今古因舍今學而就古學然雖以 成先從第五元通京氏易公羊春秋又從張恭祖受問官禮記左 文與今學家溝絕不通苟長若此即互有盛衰亦可雨存唯鄭康 凡五十事於是得論語鄭注而令古學俱備不知齊魯論亦生以齊古讀正於是得論語鄭注而令古學俱備不知齊魯論亦生 注論語則就魯論篇章考之齊古為之注論語集解隋書經籍志

令公朝者完拜如眾臣於私宮后拜如子不知四者何是正禮鄭 朝或以為當交拜又子尊不加於父母公私之朝后當獨拜或欲 三公八座議屯騎校尉不其亭侯伏完雖后父不可令后獨拜於 士鄭玄等敢言之車騎將軍河南尹莫府云云朱儁傳漢獻帝時 融沛相袁忠太山太守應邵汝南太守徐璆前九江太守服虔博 揚州刺史周乾琅邪相陰德東海相劉馗彭城相汲廉北海相孔 檄牧伯同討李催等奉迎天子奏記於朱雋曰徐州刺史陶謙前 洽既爲齊魯之宗弟子萬數散布方州之緒觀陶謙與諸豪傑移 攻何休則曰鄉曲之學足以忿人蓋賈馬之嫡傳偏主偽古加以 不受徵辟之高節甄綜毖緯之碩學適有高壽徧注羣經高譽隆 氏易左氏春秋玄注左氏春秋皆古文也讚二鄭則曰雅達廣攬 真矣其注詩書禮論語如此其注羣經當亦然於是今古雜揉不 可復辨而其所注之本則毛詩古文尚書古文儀禮禮記周官費

**盧王基崔琰國淵任嘏趙商張逸冷剛田瓊炅模焦喬王權鮑**潰 老以為前修後生未之敢異其為學者歸宗如此於是鄭學統 玄與劉熙考論大義崔琰傳結公孫方等就鄭玄受學孝經唐去 陳鏗崇精其未載者氾閣屢見鄭志又三國志程秉傅云逮事郎 天下數十年矣加以弟子萬人今可考者朱氏錫鬯經義考有都 矣蕭子顯云康成生炎漢之季訓義優洽一世孔門褒成並韩故 宗謂鄭康成括囊大典網羅眾家自是學者略知所歸袁飜云鄭 康成一人而已咸言先儒多關鄭氏道備其望重如此於是范蔚 重三公入座議禮則問以取決王粲云世稱伊雒以東淮漢以北 **第父母從子禮通典禮部康成為處士而諸豪傑討賊則引以為** 玄訓詁三禮及釋五經異義並盡思窮神得之遠矣徐爰云鄭玄 有贍雅高遠之才沈靜精妙之思超然獨見聖人復出不易其言 玄議曰不其亭侯在京師禮事出入宜從臣體若后適離宮及歸

宗序并往邢疏云宋均詩譜序云我先師北海司農則均是玄之 人又為鄭君所知不知其當受學否孫叔然受學鄭康成之門、於州朝被辟命玄所舉也接朝北海孫叔然受學鄭康成之門、 受郤正論維樂學不倦清素節約一時儀表維天水人與北海相 弟子熙北海人固宜受學於鄭君也三國志薛綜傳從劉熙學則 君與劉熙考論大義許惑師事劉熙善鄭氏學則劉熙似是鄭君 熙善鄭氏學治易何書三禮毛詩論語非止治易也程秉逮事鄭 京別經義考又載治鄭氏易者許慈按三國志許慈傳**云師事**劉 傳業弟子竹垞未及也是丞見太平御覧卷五百四十一所采鄭 去甚遠而好鄭學鄭學所及者遠矣及孫遊傳云先主領徐州辟 綜與藍鄭君再傳弟子矣又姜維傅云好鄭氏學然不言其何所 而釋之三國志弟子既多其高才能傳於後世者猶如此而當時 稱東州大儒徵為<br />
祕書監不就王肅集聖證論譏短康成叔然駁 適丁漢亂經籍道息人不悅學故三國志董昭上疏陳末流之弊

云竊見當今年少不復以學問爲本專更以交遊爲業國士不以 韓而上法術競以儒家為迂闊不周世用此最風俗之流弊魚豢 魏略以董遇賈洪邯鄲湻薛夏隗禧蘇林樂祥七人為儒宗其序 者也再旗末經學極盛會幾何時乃至於此於是時有能言學 此是以私心常區區貴予數公者各處荒亂之際而能守志彌敦 能操筆者未有十人多皆相從飽食而退嗟夫學業沈隕乃至於 人而應書與議者略無幾人又是時朝堂公卿以下四百餘人其 日正始中有認議圍邱普延學士是時耶官及司徒領吏二萬餘 孝弟清修為首乃以趨勢游利為先杜恕上疏云今之學者師商 安遠錯者多是以奪而易之王肅當三國時鄭學已大行五十載 者寡矣况欲責以辨别今古哉而康成弟子編天下得乘間抵隙 收拾天下之士以言遺經挾此數者萬流歸宗於是天下執經言 學無有出鄭氏者故王肅家語序云鄭氏學行五十載矣義理不

陸王攻朱實出朱子之四書抑不足議也鄭學旣行後世乃咸奉 劉歆之偽經而孔子之學亡故康成者劉歆之功臣孔門之罪 好攻之然是數子者亦古學之緒餘 虞翻雖云出於孟氏而納 舊 於是鄭學統一字內久矣魏之王肅王粲吳之虞翻蜀之李譔盛

傷 經 考 卷 耳

門人新會樂啟超

門人番禺韓文舉

南海陳千秋再校

順德麥孟華初校

門人新會林 奎

東莞張伯楨三校

## 偽經考卷九

後漢書儒林傳糾謬第九說文序糾謬附

南海康有為學

皆今學精廬之啓贏糧之從家法之試派利之得天下莫非今 傳考之十四博士皆今學諸大師張興樓望蔡元教授萬人者 學至疆盛也傳古學者書則杜林詩則衞宏易三禮左傳則一 畿學士血肉於豺虎經籍道息人士流離而通學之徒著書足 鄭賈馬鄭玄許慎集其成而已有幾二哉然而董卓掃蕩於邦 偽經傳於通學發於校書之人自餘習者蓋寡以後漢書儒林

以自張高密布衣徒眾編於海內遂使兩漢學校選舉之大法

也魁儒巨夫俯首於章句之末易其時也匹夫賤士變易於天

有屯夷道無强弱國制有時不足恃聖經有時不能伸當其時

一掃而絕鶇孔子筆削改制之聖經一束於燒薪由斯言之運

兄挾聖人之大道者乎此傳皆今學中有云書古學者多漢魏 人之間以劉歆之僞經康成頁之而馳然猶易天下者二千載

間古學者所誣亂今辨正焉

又詔高才生受古文尚書毛詩穀梁左氏春秋雖不立學官然皆擢 魯韓毛禮大小戴春秋嚴顏凡十四博士太常差次揔領焉建初中 博士各以家法教授易有施孟梁上京氏尚書歐陽大小夏侯詩齊 師范升陳元鄭興杜林衞宏劉昆桓榮之徒繼踵而集於是立五經 先是四方學士多懷挾圖書遁逃林藪自是莫不抱負墳策雲會京 高第為講即給事近暑所以網羅遺逸博存眾家

然皆擢高第則毛不立博士審矣且按而數之若連毛則為十五 博士以百官志朱浮傳注引漢官儀者之並十四博士則毛字 范史所稱四方學士雲會京師特稱之者七人而陳元鄭與杜林 衞宏言古學者已四人矣下云叉詔高才生受毛詩雖不立學官

官誤文也

法以相參檢樹之學門使天下咸取則焉 展平四年靈帝乃詔諸儒正定五經刊於石碑爲古文篆隷三體書

**参檢伽藍記亦稱漢國子學堂前有三種字石經二十五碑表裏** 一十九字蔡邕書張舜民畫墁錄邵伯温聞見後錄乃據雒陽發 按序稱詔諸儒正定五經刊於石碑爲古文篆隸三體書法以相 碑亦定以為鴻都一字石經而唐書藝文志祇有蔡邕今字石經 地所得石經以爲蔡邕隸書趙明誠金石錄則又以爲蔡邕小字 今雜形歐陽棐集古錄目亦稱石經遺字古文篆隸三體凡八百 世造三字石經於太學江式傳亦云蔡邕採李斯曹喜之法爲古 酒請命博士李郁等補漢所立三字石經之殘缺劉芳傳亦云漢 刻之寫春秋尚書二部作篆科斗隸三種字後魏崔光傳光為祭 八分書而力辨儒林傳序古文篆隸三體之非黃伯思見公羊殘

三省注通鑑則又鑿指三字為魏所立亦似有理而顧氏獨不之 字石經有周易有尚書有魯詩有儀禮有春秋有公羊傳有論語 復宣校之說文篆隸大同而古字少異水經注及晉衞恒傳皆言 書江式傳云魏邯鄲湻建三字石經於漢碑之西其文蔚炳三體 於學官故史筆誤書其事後人襲其譌錯或不見石刻無以考正 立一字石經疑於乘謬然考其目三字石經祇有尚書春秋而 魏正始中立古文篆隸三字石經獨隋經籍志乃言魏正始中以 碑而未嘗見一字者近世方勺作泊宅編載其弟甸所跋石經亦 趙氏雖以一字為中耶所書而未見三體者歐陽氏以三體為漢 採杭氏世駿石經考異日范蔚宗時三體石經與熹平所鐫並列 有典論與漢所立者不合故正始之碑仍不得遽以三字爲斷胡 國三百年之後或以邕三體參檢其文而書丹於碑則定爲隸魏 論語唐以隸爲今字也張縯又以爲邕不能具三體書法於孔安

爲一字令體石經也魏正始所立為三體石經也范史隋志兩者 世用其所正定之本因存其名可謂謬論揔此而言則贏平所立 俱謬不可不辨 為范史隋志所惑指三體為漢字至公羊碑有馬日磾等名乃云

作易傳自是費氏與而京氏遂衰 孫期習京氏易古文尚書建武中范升傳孟氏易以授楊政而陳元 **鄭眾皆傳費氏易其後馬融亦爲其傳融授鄭玄玄作易注荀爽又** 

期習古文尚書疑其無源蓋古學者之誣解也 昭昭矣古學皆集成於馬鄭此敘今古易學與衰之故甚明然後 漢初年古學實寥寥范史儒林傳敘古學多誣今學之徒此云孫 傳費氏易者雖爲王璜而實則陳元鄭眾歆之傳也其全爲歆學

又魯人孔安國傳古文尚書授都尉朝朝授膠東庸譚爲尚書古文 学未得立

師法 名長耳後漢古學家承歆餘風多獨壁虛造杜撰名字事迹絕無 名此云名譚從何知之蓋古學家所附會如毛公之有大小名亨 按前書藝文志儒林傳於傳尚書傳論語移文博士皆云庸生無

張馴少游太學能誦春秋左氏傳以大夏侯尚書教授辟公府舉高

尹敏初習歐陽尚書後受古文兼善毛詩穀梁左氏春秋第拜議耶與蔡邕共奏定六經文字

周防師事徐州刺史蓋豫受古文尚書撰尚書雜記三十二篇四十

萬言

孔信自安國以下世傳古文尚書毛詩二子長彦季彦長彦好章句

學季彦守其家業

書未聞其世傳古文尚書也至於毛詩前書儒林傳云本之徐莽 據前書孔光傳安國兄子延年延年子霸霸子光皆世受夏侯尚

西漢無言之者孔氏更未聞有習之者其謬殆不待言

孔奮少從劉歆受春秋左氏傳歆稱之謂門人曰吾已從君魚受 道矣有奮

孔奮為光孫歆欲立左氏光不肯助安有其孫反從而受之之事 歌每欲自附於孔氏而不計其可否安國僖奮皆其類也

從其類附於此其猶有一二人若周磐之徒辨見傳授表不復序 又按奮別有傳而著於此者以其爲偽黨所誣不可列於通學故

也

楊偷師事司徒丁鴻習古文尚書

司徒丁鴻倫從丁鴻受書安得為古文乎此亦孔僖世傳古文尚 書毛詩之類其為古學家誣改多矣 拨丁鴻傳從桓榮受歐陽尚書此傳上言陳弇亦受歐陽尚書於

趙人毛萇傳詩是為毛詩未得立

壁瓷瓦

心系オネラ

史記無毛詩前書藝文志儒林傳但言毛公無名鄭康成詩譜有 此則由長加什為萇展轉誣增後世遂以為實事因而竊兩庶之 大小毛公南正義 陸璣毛詩草木鳥獸蟲魚疏有毛亨毛長名 **礼試比而觀之其鳥有子虛徒增怪笑而**已

從曼卿受學因作毛詩序善得風雅之旨於今傳於世後從大司空 衞宏少與河南鄭與俱好古學初九江謝曼卿善毛詩乃爲其訓宏 杜林更受古文尚書為作訓旨時濟南徐巡師事宏後從林受學主 鄭玄作毛詩箋 儒顯由是古學大興中與後鄭眾賈逵傳毛詩後馬融作毛詩傳

廣散意然亦有時相矛盾者如凱風序云美孝子也續序以為淫 此傳最為實錄然首句實為散作以其與左傳相合也宏序蓋續 毛詩偽作於歆付囑於徐敖陳俠傳授於謝曼卿衞宏序作於宏 風流行不安其室將仲子序云刺莊公也續序反謂莊公小不忍

皆出於衞宏俱爲古學爭難鑑起一鬨之市君子所不道已 盛其流別猶可溯也至王肅孫毓徒爭毛鄭之訓詁而不知其學 主則今日詩學宏為大宗矣偽古經詩書俱出衞宏傳馬鄭而大 皆與首句不合而傷教害義者而宏之為序最確矣鄭箋以衞爲 以致大亂椒聊序云刺晉昭公也續序乃云君子見沃之盛彊能 脩其政箋則釋碩大無朋為桓叔之德美廣博平均不朋黨凡此

孔安國所獻禮古經五十六篇及周官經六篇

中興鄭眾傳周官經後馬融作周官傳授鄭玄玄作周官注玄本習 **禮記四十九篇通爲三禮焉** 小戴禮後以古經校之取其義長者故為鄭氏學玄叉注小戴所傳

李育少習公羊春秋沈思專精博覽書傳頗涉獵古學嘗讀左氏傳 獻此又魏晉後展轉妄說矣蘇歎見 按禮古經有出自河間獻王者有出自魯共王者無以爲安國所

雖樂文乐然謂不得聖人深意以爲前世陳元范升之徒更相非折 經於白虎觀育以公羊義難賈逵往返皆有理證最爲通儒 而多引圖識不據理體於是作難左氏義四十一事詔與諸儒論五

難二傳令膏肓廢疾尚存十一則育說未盡亡惜其不得劉歆偽 白虎通德論尚多公羊說何休與其師博士羊弼追述李育意以

作書法之根但以為不得深意宜其不能破之李育為公羊宗傳

何休精研六經世儒無及者與其師博士羊弼追述李育意以難一 猶樂共文采況後儒乎此左氏所以獨尊而二傳之所由微也

傳作公羊墨守左氏膏肓穀梁廢疾

何邵公為公羊宗子然不得左氏傳作偽之由僅以為膏肓安得

不爲人所鍼也

服虔作春秋左氏傳解行之至今

穎容博學多通善春秋左氏著春秋左氏條例五萬餘言

謝該善明春秋左氏河東人樂詳條左氏疑滯數十事以問該皆為 通解之名為謝氏釋行於世

博士後羣儒蔽固者數廷爭之及封卒光武重違眾議而因不復補 建武中鄭興陳元傳春秋左氏學時尚書令韓歆上疏欲爲左氏立 博士范升與歆爭之未決陳元上書訟左氏遂以魏郡李封爲左氏 偽歸藏之類豈能盗篡學統哉 非賈逵附會讖緯以媚時主鄭玄遭遇漢衰學廢偽經不過後世 矣故劉歆及韓歆皆姑舍羣經而爭立左氏也然後漢之世六經 傳授皆今學偽古傳授僅寥寥數人故光武亦重違眾不敢立若 左傳者散偽經之巢穴也左傳立則諸偽經證據分明隨踵自立

許慎以五經傳說臧否不同於是撰為五經異義又作說文解字十 四篇皆傳於世 **散為偽經更為偽字託之古文假之徵天下通文字詣公車以昭** 

俊利来差力

古者庖犧氏之王天下也仰則觀象於天俯則觀法於地視鳥獸之 又與地之宜近取諸身遠取諸物於是始作易八卦以垂憲象及神 蓋取諸夬夬揚於王庭言文者宣教明化於王者朝廷君子所以施 歌號远之迹知分理之可相別異也初造書契百工以乂萬品以察 戽相益即謂之字字者言孳乳而浸多也著於竹帛謂之書書者如 层氏結繩為治而統其事庶業其繁飾偽萌生黃帝之史養頡見鳥 鄭玄之功偽字之光太則賴許慎之力故許慎與鄭玄實歆之蕭 五章三十三百字其餘六千字皆散偽字也歆偽經之光大則賴 哉其說文皆偽古學別見說文偽證今錄其序附辨於後 世二千年無不稽首皈依矣篡孔子之聖統慎之罪亦何可末述 何韓信也唐元行沖稱學者父康成兄許慎許鄭並稱遂不冒後 徵信楊雄班固之倫果為所欺矣周漢所傳真字在蒼頡篇五十

也以迄五帝二王之世改易殊體封於泰山者七十有二代靡有同

著頡篇父子相傳籍篆相承未有變異云七十有二代不同亦妄 說也

是也三日形聲形聲者以事為名取譬相成江河是也四日會意會 意者比類合誼以見指撝武信是也五日轉注轉注者建類一首同 周禮八歲入小學保氏教國子先以六書一日指事指事者視而可 息相受考老是也六日假借假借者本無其字依於託事令長是也 **越察而可見上下是也二日象形象形者畫成其物隨體詰詘日月** 六書辨見藝文志

及宣王太史籀箸太篆十五篇與古文或異至孔子書六經左丘明 述春秋傳皆以古文厥意可得而說 史籀說見前為周史官教學僅書孔子書六經自用播體自申公

文也左氏不傳春秋傳為歆偽辨已見前 伏生高堂生田何胡母生以來之文字未有云變非如歆所偽古

其後諸侯力政不統於王惡禮樂之害已而皆去其典籍分爲七國 田矚異晦車涂異軌律令異法友冠異制言語異聲文字異形

中庸為子思作云今天下書同文則皆用籀體安得文字異形此

古學家偽說鐘鼎字雖多異不知皆偽作者

秦始皇帝初兼天下丞相李斯乃奏同之罷其不與秦文合者斯作 籍大篆或頗省改所謂小篆者也 **窘頡篇中車府令趙高作爰厯篇太史令胡母敬作博學篇皆取史** 

籍篆及漢儒文字無異也 小篆與史籍相同但頗省改而蒼頡爱馬博學俱小篆猶可考則

是時秦燒滅經書滌除舊典大發隸卒與役戍官獄職務繁初有隸 青以趣約易而古文由此絕矣

自爾秦書有入體一日大篆二日小篆三日刻符四日蟲書五日摹 始試諷籍書九干字乃得為吏 印六日署書七日及書入日隸書漢興有州書尉律學僮十七已上 漢志史籀僅十五篇下云凡蒼頡以下十四篇凡五千三百四十 秦未有作隸書隸書但承變而成辨見藝文志 字按志云間里書師合養頡爰歷博學三篇斷六十字以為一章 儿五十五章并為養頡篇不過三千三百字耳志下又謂楊雄作 訓纂易養領重復之字是養頡并有復字不足三千三百字之數

將則頗有出矣至元始中徵天下通小學者以百數各令記字於

廷中楊雄取其有用者以作訓纂篇順續養頡又易養頡中重復

之字凡入十九章乃僅得五千三百四十字志又云臣復續楊雄

萬木草堂叢書

作急就篇成帝時將作大匠李長作元尚篇皆養頡中正字也日

志又云武帝時司馬相如作凡將篇無復字元帝時黃門令史游

**殆劉歆欺人之辭許慎為所欺給耳** 作十三章凡一百三章乃始有九干字籀文在漢初安得九干字

叉以八體試之郡移太史并課最者以為尚書史書或不正輒舉劾

此云入體者蓋入體六技劉歆所偽撰許慎用其說也 按漢志作又以六體試之六體者古文奇字篆書隸書繆篆蟲書

今雖有尉律不課小學不修莫達其說久矣孝宣時召通養頡讀者

張敞從受之涼州刺史杜業沛人爱禮講學大夫秦近亦能言之孝 平時徵禮等百餘人令說文字未央廷中以禮爲小學元士

秦近貴顯於莽世與塗惲王璜皆歆所授假借莽力令說文字於 杜林為敢傳法則所謂父業及外祖張敞皆歆門附會之辭爰禮

未央廷中借以惑眾以行其學辨見藝文志

**黄門侍郎楊雄朵以作訓纂篇凡養頡已下十四篇凡五千三百四** 

程邈所作也四日佐書即秦隸書五曰穆篆所以摹印也六日鳥蟲 奔其銘即前代之古文皆自相似雖叵復見遠流其詳可得略說也 論語孝經又北平侯張倉獻春秋左氏傳郡國亦往往於山川得鼎 書所以書幡信也壁中書者魯共王壤孔子宅而得禮記尚書春秋 部自以為應制作頗改定古文時有六書一曰古文孔子壁中書山 一日奇字即古文而異者也三日篆書即小篆秦始皇帝使下杜 一字羣書所載略存之矣及亡新居攝使大司空」甄豐等校文書之 黃長層劉貢父之所欺亦出於散等所為耳若出於散手制通學 鼎舞為散所偽明矣以散奧博作為鼎舞必有可觀至於後世益 矣然京師山東市賈多能售其欺偽即制度色澤瓖瑋奇古不爲 奇古矣近世金學大興如楚公鐘智鼎銘形體竒異蓋蔚成大國 古文為散偽撰古文與鼎彝相似又云鼎彝即前代之古文然則

文而不穿鑿孔子曰吾猶及史之闕文今亡也夫蓋非其不知而不 中也廷尉說律至以字斷法苛人受錢苛之字止句也若此者甚眾 書云父子相傳何得改易乃猥曰馬頭人為長人持十為斗虫者屈 問人用已私是非無正巧說衰辭使天下學者疑 皆不合孔氏古文謬於史籀俗儒鄙夫翫其所習蔽所希聞不見通 而世人大共非營以爲好奇者也故能更正文鄉壁虛造不可知之 學未嘗覩字例之條怪舊藝而善野言以其所知爲祕妙究洞聖一 書變亂常行以耀於世諸生競說字解經誼稱秦之隸書爲著頡時 乙術焉其迷誤不喻豈不悖哉書曰予欲觀古人之象言必遵修舊 乙微怕又見養頡篇中幼子承詔因號古帝之所作也其辭有神像 始出博士不答孔光不助龔勝解綬師丹大怒奏歆非毁先帝所 今文與古文必不相合眞偽不相並立相攻如仇讎故古文偽經

立公孫禄奏國師顛倒五經毀師法范升奏左氏爲異端光武立

既從逆矣盜憎主人各為其主乃以今學諸儒爲俗儒鄙夫斥為 漢以前所不經見諸儒大共非訾以爲好奇乃其守道辨偽之宜 爲偽學之毗佐哉 人咸戴之王凌稽紹且爲之致命盡節矣近世尊許尤甚豈知其 書學以說文為宗自是奉為金科玉律矣元行沖所嗤父康成兄 也許慎受業於賈逵逵父徽受業於歆爲歆三傳弟子主張古學 許慎寧言孔聖誤諱言鄭服非矣是非無常真偽謬易操懿篡統 不幸古學大行今學珠沒而許書遂若口中天為後人鑽仰唐立 以自蔽也許慎不學妄言真所謂怪舊藝而善野言迷誤不喻者 例之條怪曹藝而善野言即散七略所謂安其所習毀所不見終 迷誤亦不足異也其云翫其所習蔽所希聞不見通學未嘗覩之 左氏傳則諸儒譁然楊雄所采甄豐所定共王所得皆散偽造西

蓋文字者經藝之本王政之始前人所以垂後後人所以識古故日

其稱易孟氏書孔氏詩毛氏禮周官春秋左氏論語孝經皆古文也 神怡分别部居不相雜順萬物咸覩靡不兼載厥誼不昭爰明以喻 通人至於小大信而有證稽撰其說將以理羣類解謬誤曉學者達 本立而道生知天下之至嘖而不可亂也今敘篆文合以古籀博朵 鄭荀爲費易適傳而說文皆與之合然則許慎蓋用費易其孟字 許慎述所稱經皆古文而又云易孟氏已可疑今考說文引易無 特誤文耳許慎純古學家不似鄭玄古今雜揉也 部井法也則直為鄭注之文告部僮牛之告與九家同典釋文馬 與孟氏同者而虎部履虎尾虩虩與馬同角部其牛署與鄭同共

其於所不知蓋關如也

門人新會林 奎 東莞張伯楨三校門人新會梁啟超 順德麥仲華初校

偽經考卷九

**傷經考卷十** 

經典釋文糾謬第十

南海康有為學

百餘年矣習非成是不足糾繩唯其書甚重於世經學家所共 元則生當隋唐今學盡亡耳濡目染師友講授皆偽古學蓋五 鑽仰不可使留偽說以惑眾聽也今條其瞀謬劾之如左

次第

經為初原其後前義各有旨今欲以著述早晚經義總别以成次第 七略藝文志所記用易居前阮孝緒七錄亦同此次而王儉七志孝 五經六籍聖人設教訓誘機要寗有短長然時有箎湻隨病投藥不 相沿襲豈無先後所以次第互有不同如禮記經解之說以詩為首 出之如左

時有続湻隨病投藥二語甚精惜其不從經解之次第而惑於劉

歌曲為附從耳然阮孝緒先從之安能賣元朗哉

馬易

雖文起周代而卦肇伏犧旣處名教之初故易爲七經之首周禮有

三易連山久亡歸藏不行於世故不詳錄 周官始著三易然其為藝文志<br />
不敢著也周易正義論三代易名 史記儒林傳及西漢以前經子傳記無言易有三者至劉歆偽撰

云周禮太小三易云一日連山二日歸藏三日周易杜子春云連 山伏儀歸藏黃帝鄭元易贊及易論云夏曰連山殷曰歸藏周日

周易鄭玄叉釋云連山者象山之出雲連連不絕歸藏者萬物莫

無所據之文按世譜等羣書神農一曰連山氏亦曰列山氏黃帝 不歸藏於其中周易者言易道周普無所不備鄭玄雖有此釋更

日歸藏氏以其皆古學附會之辭也此云連山久亡歸藏不行

於世隋志云歸藏十三卷晉太尉參軍薛眞撰又云歸藏漢初已

易之缺則隋志已瞭其偽但未決之較德明似稍有知識也 載小筮不似聖人之旨以本卦尚有故取貫於周易之首以備殷 亡按晉中經有之則東漢人述古學者所為無疑也隋志又云唯

古文尚書

處多故不別記馬鄭所有同異今亦附之音後 既起五帝之末理後三皇之經故次於易伏生所誦是曰今文闕謬

積非成是益憎主人奚足記哉唯不别記則今文遂亡德明不能 直謂伏生闕謬可謂無知而悍獷矣然古學盛行於是五百餘年

無罪焉

毛詩

世所不用今亦口口不取 既起周文又兼商頌敢在堯舜之後次於易書詩雖有四家齊魯韓

三禮

為巫肯安

又記二禮闕遺口口相從次於詩下三禮次第周為本儀為末先後 周儀二禮並周公所制宜次文王禮記雖有戴聖所錄然<br />
忘名已久 可見然古有樂經謂之六籍城亡既久今亦闕焉

三禮之謬辨見漢書藝文志篇唯云問為本儀為末據中庸禮經 禮公孫滁所謂顛倒五經毀師法也 三百威儀三千而附會之於是尊劉歆之偽周官而抑孔子之儀

## 春秋

高受之於子夏穀梁赤乃後代傳聞三傳次第自顯 既是孔子所作理當後於周公故次於禮左邱明受經於仲尼公羊

按六經之序自禮記王制經解論語莊子徐無鬼天下列子仲尾 者詩書並稱不勝繁舉辨見卷二者無疑義矣自散定七略改先 商君書農戰史記儒林傳皆曰詩書禮樂易春秋無不以詩為先 聖六經之序後世咸依以為法則無識也元朝蓋為散所感故其

之序劉歆務求變亂德明妄立次第失之矣 知六經皆孔子所作而興必以詩教小子先以詩六經先詩聖教 後次於易書周儀二禮並周公所制宜次文王附會疑有序焉不 末理後三皇之經故次於易詩既起周文又兼商頌故在堯舜之 序如此云伏犧既處名教之初故易為七經之首書既起五帝之

## 注解傳述人

之為六十四 之宜近取諸身遠取諸物始畫入卦或云因河圖而畫入卦因而重 伏犧氏之王天下仰則觀於天文俯則察於地理觀鳥獸之文與地 六十四卦日者傳自伏犧作入卦周文王演三百八十四爻而天 按史記周本紀西伯蓋即位五十年其囚羑里蓋益易之入卦為 雄傳是以伏儀氏之作易也縣絡天地經以八卦文王附六爻孔 下治法言問神篇易始入卦而文王六十四其益可知也漢書楊

交論衡對作篇易言伏儀作入卦前是未有入卦伏犧造之故曰 暴物文王以諸侯順命而行道天人之占可得而効於是重易六 異說至足據也東京以後異論橫與鄭康成以為神農重卦孫盛 文王雖劉歆亦不敢生異論自商瞿傳授不經秦火西漢前更無 之女王得成六十四非演也自繫解至漢人之說莫不以重卦為 作也文王圖入自演為六十四故日演正說篇伏儀得入卦非作 卦以通神明之德以類萬物之情至於殷周之際紂在上位逆天 法於地觀鳥獸之文與地之宜近取諸身遠取諸物於是始作入 子錯其象而象其解漢書藝文志易曰伏儀氏仰觀象於天俯觀 多為偽說感亂正經令學者耳目紛紜從無可從信無可信於是 以爲夏禹重卦見周易正義嚮壁虛造不知從何得來蓋自劉歆 散作俑之罪也周易正義論重卦之人云其言夏禹及文王重卦 馬鄭之徒敢以疑似杜撰自是經學之中異端蠭起推所自來亦

皆在六爻之後何者三畫之時未有彖繇不得有尚其辭因而重 之始有變動三畫不動不得有倘其變揲蓍布爻方用之卜筮蓍 以立天之道曰陰與陽立地之道曰柔與剛立人之道曰仁與義 易十八變成卦明用蓍在六爻之後非三畫之時伏犧用蓍即伏 言神農重卦亦未爲得令以諸文驗之按說卦云昔者聖人之作 兼三才而兩之故易六畫而成卦既言聖人作易兼三才而兩之 犧已重卦矣說卦叉云昔者聖人之作易也將以順性命之理是 易也幽贊於神明而生蓄凡言作者創造之謂也神農以後便是 解以動者尚其變以制器者尚其象以卜筮者尚其占此之四事 者樣上繫論用著云四營而成易十有八變而成卦既言聖人作 又非神農始重卦矣又上繫云易有聖人之道四焉以言者尚其 述修不可謂之作也則幽贊用耆謂伏儀矣故乾鑿度云垂皇策 者按繫解神農之時已有蓋取盆與噬嗑以此論之不攻自破其

起六爻之後三畫不得有尚其占自然中間以制器者尚其象亦 叉周禮小史掌三皇五帝之書明三皇已有書也下繫云上古結 非三畫之時今伏犧結繩而為問署則是制器明伏儀己重卦矣 繩而治後世聖人易之以書契蓋取諸夬既象夬卦而造書契伏 樣有書契則有夬卦矣故孔安國書戶云古者伏儀氏之王天下 之三墳是也又入卦小成爻象未備重三成六能事畢矣若言重 也始畫入卦造書契以代結繩之政又曰伏犧神農黃帝之書謂 卦起自神農其為功也豈比繋解而已哉何因易緯等數所歷三 聖但云伏犧文王孔子竟不及神農明神農但有蓋取諸益不重 卦矣故今依王輔嗣以伏犧既畫八卦即自重為六十四卦為得 偽孔序俱不論至於以繁鮮神農之時已有蓋取盆與噬嗑為代 其實其重卦之意備在說卦此不具敘按孔沖遠引說卦偽周官 **犧重卦之證此未確也朱子語類云十三卦所謂蓋取諸離蓋取** カネラネー

有揲蓍之法至巫咸乃教人為之然則幽贊用蓍非謂伏儀也言 可用著乎周禮龜人鄭注引世本作曰巫咸作筮賈疏云伏犧未 且三畫非創始六爻乃為創始平六爻誠用蓍矣何以知三畫不 意取易直與急非因見易直與急之物而取之也說取義最通可 日此以伏犧劍始牽連於用蓍叉以用蓍傳合於六畫已新曲矣 直也取諸急也文義正同輪人意取於**園非因見園物而取之也 禺陳氏澧曰繫辭所言取諸者與考工記輪人取諸圍也取諸易** 之意卷七沈萬山萬簡云大傳言蓋取諸盆取諸睽凡一十三卦 蓋聖人謂耒耜得盆弧矢得睽耳非謂先有卦名乃作某器也番 耕種見地土硬遂做一箇物事去剔起他卻合於離之象合於盆 云不是先有見乎離而後為網罟先有見乎盆而後為耒耜聖 亦孤是見魚鼈之屬欲有以取之遂做一箇物事去攔截他欲得 諸盆者言結繩而為網呂有離之象非觀雕而始有此也卷六又

化系末之一

按從來無謂伏犧造書契者偽孔序偽問官不足據沖遠附會之 作亦非必謂割始作易者其有憂患乎孔疏固以為文王周公矣

金彩多

文王拘於羑里作卦解周公作爻解孔子作柔解象解文言繫解說 之傳傳即十翼也是儒說重卦及爻解爲十 卦序卦雜卦是為十翼班固日孔子晚而好易讀之韋編三絕而為

作篇皆謂文王重卦為六十四卦三百入十四爻無有以為作卦 據史記周本紀日者傳法言問神篇漢書藝文志楊雄傳論衡對 也其於中古乎作易者其有憂患乎叉日易之與也其當殷之末 辭誰作云一說所以卦辭爻辭並是文王所作按繫辭云易之血 節者唯王輔嗣以六十四卦為伏儀所自重周易正義論卦辭令 世周之盛德邪當交王與紂之事邪鄭學之徒並依此說也則影 響附會妄變楊何傳史公之眞說其可信乎至周公作爻辭之說

宣子來聘見易象與魯春秋日吾乃今知周公之德涉及周公此 易华天無復其餘也臂傳紀亦無有及周公者唯左傳昭一年韓 入卦陰陽之理盡矣文王仲尼係其遺業三聖相承共同一致稱 即正義所引乾鑿度云垂皇策者镊卦道演德者文成命者孔通 制不應云王用亨於岐山又明夷六五箕子之明夷武王觀兵之 用亨於岐山武王克殷之後始追號文王為王若爻辭是文王所 論卦解爻解誰作云二以為驗爻解多是文王後事升卦六四王 爻解周公所作見開易正義論或以爻解並是文王作周易正義 周公易爻辭之託於周公亦此類唯馬融陸續學出於飲故以為 蓋劉歆鼠亂之條與今學家不同歆問官爾雅月令無事不託於 卦驗又云差牙通靈昌之成孔演命明道經晉紀瞻曰昔庖犧書 後箕子始被囚奴文王不宜豫言箕子之明夷又既濟九五東鄰 西漢前無之漢書藝文志云人更三聖韋昭注曰伏犧文王孔子

子世家為偽竄可知王充云益易一篇隋志云失三篇因河內後 卦論衡以說卦出於宣帝時則史遷所未覩其為後出之偽書孔 易禮尚書各盆一篇此說易盆一篇蓋說卦也隋志及秦焚書周 內女子發老屋得逸易禮尚書各一篇奏之宣帝下示博士然後 未之聞殆出於劉歆之說接史記孔子世家有文言說卦而無序 得存自商瞿傅至楊何以至史遷未嘗云亡失又未嘗有序卦雜 易獨以小筮得存唯失說卦三篇後河內女子得之易既以卜筮 卦雜卦漢書藝文志亦無雜卦論衡正說日至孝宣皇帝之時河 始畫於儀交易之辭全出於孔子十翼之名史遷父受易於楊何 相鄰而已如正義言交辭又不得爲文王作則藝文志謂文王作 時利尚南面豈容自言已德受福勝殷又欲抗君之國遂言東西 殺牛不如西鄰之禴祭說者皆云西鄰謂文王東鄰謂紂文王之 上下篇者謬矣三聖無周公然則舍孔子誰作之哉故易之卦爻

費直字長翁東萊傳易授郎那王璜字平仲又傳為費氏學本以古 經易有十翼而非止上下二篇則二千年相沿無有能少窺其作 公以已所作而旨之孔子壽張爲幻可笑可駭然孔子作傳而非 得之事而以為孔子作十篇為十異奪孔子所作而與之女王問 之亥王旣不可通因以已所偽作之序卦雜卦附之河內女子所 于作明矣繫解歐陽永叔葉水心以為非孔子作者其辭頻稱子 偽之迹者矣 相屬分為上下二篇乃孔子所作原本散以上下二篇屬之演灸 日蓋孔子弟子所推補者故史遷以為大傳也象象與卦辭爻辭 得之事而附序卦雜卦是序卦雜卦為劉歆偽作可見三篇非孔

**锹漢成帝時劉向典校書考易說以為諸易家說皆祖田何楊权元** 

丁將軍大義略同唯京氏爲異向又以中古文易經校施孟梁邱二

字號古文易無章句徒以家象繫辭文言解說上下經七錄云直易

佐糸オギー

惠大類川苗麥司空為易言並傳費氏易沛人高相治易與費宜同語歌許慎五經異議鍼何休左氏膏肓去公羊墨守起穀梁廢疾休還家凡所注易尚書三禮論語尚書大傳五經中候箋毛民作毛詩語論河南鄭眾字仲師大司農兼傳北海鄭玄字馬及一是 微不至記論河南鄭眾字仲師大司農兼傳北海鄭玄字馬及一 **兆陳元亨長孫司室南閣祭扶風馬融字季長茂陵** 家之易經或脫去無咎悔亡唯費氏經與古文同范曄後漢書云京 立施孟梁邱之易元帝又立京氏易費高二家不得立民間傳之後 易為郎及蘭陵母將永都尉為高氏學漢初立易楊氏博士宣帝復展以明及蘭陵母將永豫章為高氏學漢初立易楊氏博士宣帝復 時其易亦無章句專說陰陽災異自言出丁將軍傳至相相授子康 無傳者唯鄭康成王輔嗣所注行於世江左中與易唯置王氏博 漢費氏與而高氏遂微永嘉之亂施氏梁邱之易亡孟京費之易· 承以韓康伯注續之今亦用韓本 

劉歆偽經散布中外其存於中者日中古文其託之外者如書則

託顯然餘辨見前 章句四卷其然豈其然平子夏末嘗傳易此云子夏易傳三卷偽 即費學本安得謂其無傳叉漢書藝文志費氏亡章句今云費面 今亂易亦然易則費氏與古交同不知皆歆所該屬也永嘉之亂 施氏梁邱之易亡孟京費之易人無傳者按鄭康成王輔嗣之本 移太常書云傳問民間則有膠東庸生之遺學與此同抑而未施

書者本王之號令右史所記孔子刪錄斷自唐虞下訖秦穆典謨訓 **語誓命之交凡百篇而為之序** 書序另有專篇辨於下

言不可曉使其女傳言教錯伏生失其本經口誦二十九篇傳授漢官書云伏生年老不能正言伏生失其本經口誦二十九篇傳授漢 以為孔鮒藏之漢典欲立尚書無能通者聞濟南伏生秦博士傳之中漢紀尹敏傳漢典欲立尚書無能通者聞濟南伏生名縣故傳之及秦禁學孔子之末孫惠壁藏之藏尚書孝經論語於夫子舊堂壁及秦禁學孔子之末孫惠壁藏之家語云孔騰字子襄畏秦法峻急 文帝欲徵時年已九十餘不能行於是詔太常使掌故晁錯受焉 古

書剪玄以為孔子撰書尊而命之日尚書尚者上也蓋 亡數十篇獨得二十九篇以教齊魯之間 以其上古之書謂之尚 一數十篇獨為二十九篇以教齊魯之間 以其上古之書謂之尚 漢宣帝本始中河內女子得泰誓一篇獻之與伏生所誦合三十篇 之宣帝下示博士然後易禮尚書各盆一篇而尚書二十九篇始 遣晁錯往從受尚書二十餘篇伏生老死書殘不竟晁錯傳於兒 二十入篇泰誓後得而附之今文為二十九篇因并誤以爲伏生 寬至孝宣皇帝之時河內女子發老屋得逸易禮尚書各一篇素 史記漢書儒林傳皆云伏生得二十九篇不辨别其實伏生僅得 所傳耳論衡正說篇孝景皇帝時始存尚書伏生已出山中景帝 定矣又云或說尚書二十九篇者法曰斗與七宿四七二十入當 見亦無亡失漢興非無書本口誦者乃其傳義辨見前 秦雖禁書而博士之職不禁孔氏之傳世世不絕書不待壁藏始

然泰誓年月不與序相應又不與左傳國語孟子衆書所引泰誓同 馬鄭王肅諸儒皆疑之 以其後得故附會為斗也隋志曰至漢唯濟南伏生口傳二十四 篇叉河內女子得泰誓一篇獻之於史漢二十九篇之意最得其 記引湯誥之類則論衡及劉向別錄之說未爲有誤也龔氏自珍 宏說同之正義一叉劉向別錄武帝末民有得泰誓書於壁內者 釋文與隋志引宣帝時河內女子所得出於王充論衡正說篇房 泰誓答問以史漢謂伏生得二十九篇不當有後出之泰誓據書 向傳聞稍有誤矣或董子終軍史記所引為孔子未修之書如史 引之董子供舒傳終軍漢書終引之史記周本紀引之則王充劉 獻之與博士使讚說之數月皆起傳以教人為書工然尚書大傳 通但口傳二字誤耳此云合三十篇則謬甚 其一日斗矣故二十九是二十九篇者皆并河內所得泰誓計之

漢志大小夏侯經章句解故各二十九劉歆云泰誓後得博士集 序以顧命康王之誥分爲二篇足二十九篇之數按康王之誥馬 讀後為二十九篇無疑矣王充謂河內女子發老屋得逸易禮尚 存融親見其本若康王之語與顧命分為一篇則融言大妄矣今 融以為歐陽大小夏侯同為顧命見釋融時歐陽大小夏侯經猶 引不相應固然外此尚有管子墨子所引亦皆無之大體其交怪 史記省交遂增異說耳至馬融等所疑與左傳國語孟子衆書品 王之詩另篇傳應有六詩之亥漢儒且無二十入宿之比矣徒以 以觀仁二十入篇之中大語康語酒語召語雅語也若尚書本康 儒以二十入篇增多泰誓比北斗足為確認尚書大傳云五誥可 書各一篇奏之宣帝下示博士而尚書二十九篇始定說最明漢 而讀之移掛則伏生之始為二十八篇武宣之後增多泰誓博士 異與湯誥武成同爲孔子所刪之餘趙岐孟子注以爲古百一

篇之泰誓則認 國朝劉逢承誓為問奉以為戰國之泰誓其或

## 然乎

又采左傳書序為作首尾凡百二篇篇或數簡交意淺陋成帝時劉 漢書儒林傳云百兩篇者出東萊張霸分析合二十九篇以爲數一 子舊宅僕景帝程姬之子名於壁中得之并禮論語孝經皆科斗文 向校之非是後逐點其書古文尚書者孔惠之所藏也魯共王壤孔

衛恒四體書勢時人以不復知有古文謂之科斗書衛恒傳實歆

## 偽說也

篇爲四十六卷藝文志云尚書古文經安國又受詔爲古文尚書傳言為四十六卷藝文志云尚書古文經安國又受詔爲古文尚書傳了其之堆多伏生二十五篇多十六篇又伏生誤合五篇凡五十九 古寫之增多伏生二十五篇藝文志云又伏生誤合五篇凡五十九博士孔安國於魯申公官至諫大夫臨淮太守以校伏生所誦為隸 值武帝末巫蠱事起經籍道息不獲奏上藏之私家論語古文孝經

傳藝文志云安國獻尚書

書已原其中見晉書晉武帝王肅之外孫尊崇肅學固其宜也或 康成者而孔安國作傳之事家語後序孔叢論書篇皆已言之則 之詳矣而未有實得其主名者考家語孔叢為魏王肅所作以難 孝經鄭氏博士各一人凡九人數之實得十人疑古交尚書孔氏 交尚書孔氏毛詩鄭氏周官禮記鄭氏春秋左傳杜氏服氏論語 疑晉書荀崧傳時方修學校簡省博士置周易王氏尚書鄭氏古 古文為寬諸經內外相應之故智故晉武帝置博士十九人孔氏 非出於肅而何又偽孔傳與肅諸經注無不符合亦猶劉歆所造 為行文則松疏所稱武帝置孔氏書博士或亦不可信按兩處皆 晚出古交尚書自梅鷟閻若璩惠棟江聲王鳴盛孫星行諸家辨 有孔氏何得彼此皆行其所謂凡九人者蓋論語孝經鄭氏合為 一人考宋書百官志國子助教十人周易尚書毛詩禮記周官係

傳左氏春秋常授號徐敖又傳毛詩敖授耶邪王璜及平陵塗惲至部刺史又常授號徐敖七扶風掾敖授耶邪王璜及平陵塗惲十數都尉朝授膠東庸生傳論語庸生授清河胡常字少子以明字數都尉朝授膠東庸生名譚亦庸生授清河胡常字少子以明 以授都尉朝司馬遷亦從安國問故遷書多古交說劉向以中古女 **校歐陽大小夏侯三家經交脫誤甚眾難**第二文異者七百有餘脫 **遁矣 端臨丁氏 晏皆有偽古女出於王肅之說 四朝惠氏棟江氏聲王氏鳴盛李氏馆劉氏** 矣偽孔傳西晉已立且與肅所著書徵應皆合其為肅撰無可逃 博士事不獨唐人官撰之本爲然豈一史衍而羣史皆衍必不然 家晉書尚存沖遠采而用之然則諸家晉書皆有西晉立孔氏書 因論語孝經之合一又何足疑如以孔氏字為衍則孔沖遠尚書 蓋論語孝經文字無多六藝附庸故博士從簡晉宋相承沿革多 禮春秋左氏傳公羊殼梁各為一經論語孝經為一經合十經亦 正義一亦云前晉奏上其書而施行焉此語今晉書無之唐初諸 合論語孝經爲一故十一經而爲十人與晉十經而爲九人一例 萬木草堂叢書

具 揮授河南乘欽字君長一王莽時諸學皆立 揮璜等貴題 右皆見漢書儒林傳辨偽

注并伏生所誦非古交也 之作訓馬融作傳鄭玄注解由是古文尚書逐顯於世按今馬鄭所 范世後漢書云中與扶風杜林傳古文尚書賈逵字景伯扶風人為

與伏生今交相對而言陸德明以為並伏生所誦非古交對王肅 杜林所傳馬鄭所注則劉歆古文偽尚書後漢書以為古文復與

偽古交而言德明已明辨晰矣

孔氏之本絕是以馬鄭杜預之徒皆謂之逸書王肅亦注今亥而解 大與古文相類或肅私見孔傳而祕之乎江左中與元帝時豫章內 史校賾字仲眞奏上孔傳古交尚書亡舜典一篇購不能得乃取王 土之本同為堯典故取為舜典學徒遂盛後范甯晉豫章太守兼堯典止於帝日往欽哉而馬鄭學徒遂盛後范甯字武子順陽人願注堯典從慎徽五典以下分為舜典篇以續之孔序謂伏生以

梁變爲今文集注俗間或取舜典篇以續孔氏齊明帝建武中吳與 首有曰若稽古伏生雖昬耄何容合之遂不行用 時為博士議曰孔序稱伏生誤合五篇皆文相承接所以致誤舜典 姚方與朱馬王之注造孔傳舜典一篇云於大舫頭買得上之梁武

散之方女十六篇已自有之則王肅之書自易行矣 書無舜典辨已見前梁武之說雖蘇張無可置辨徒以書序所著

唯崇古文馬鄭王注遂廢今以孔氏爲正其舜典一篇仍用王肅本 眾家之書並滅亡而古支孔傳始與置博士鄭氏亦置博士一人近 漢始立歐陽尚書宣帝復立大小夏侯博士平帝立古文永嘉喪亂 哀平之末劉歆倡偽經而經一變永嘉之亂今學銷亡而經幾滅 矣平帝立古交者劉歆之古交近唯崇古交者王肅之古交馬鄭 王注遂廢則劉歆之古文偽書亦亡譬操不篡漢而馬懿篡操不

之統君以此始亦以此終也

萬木草堂叢書

移風俗莫近乎詩是以孔子最先刪錄旣取周詩上兼商碩凡三百 則陳詩以觀民風知得失自考正也動天地感鬼神厚人倫美教化 詩者所以言志吟詠性情以諷其上者也古有采詩之官王者巡守

史記孔子世家古者詩三千餘篇及至孔子去其重取可施於禮 篇誎襍曹儒漢書藝文志曰孔子純取周詩上宋殷下取魯凡二 之亂以爲風始鹿鳴爲小雅始交王爲大雅始清廟爲碩始三百 義上采契后稷中述殷周之盛至幽厲之缺始於衽席故曰關雎 篇篇數與三家異益見其作偽也 既行後之說也毛詩多笙詩六篇并三百五篇故為三百一十 五篇孔子皆弦歌之以求合韶武雅頌之音王式曰臣以三百五 百五篇西漢以前未聞三百一十一篇之說者此劉歆毛詩偽經

(授子夏子夏遂作序焉

毛詩亦出子夏何至歧絶且風雅頌為六詩之三以為四始豈非 雅小雅頌為四始與三家詩不合唐書藝文志載韓詩小商序如 書志傅皆烏有子虚事也此蓋沿襲其謬者考毛詩大序以風大 毛公合作群文王肅家語注以為子夏序即今毛詩序按之兩漢 毛詩序尚得其實自鄭元詩譜以為大序是子夏作小序是子夏 按劉歆偽撰毛詩其七略但稱又有毛公之學自謂子夏所傳而 史有世家者皆傅之惡謚至魏檜之史無世家者則但以爲刺其 不明而棄之矣則所存諸國之序當必可為詩史乃國風小序於 樂章也十三國之無正風與燕蔡莒許杞薛之幷無變風旣以序 而雜見傳記者則為昭懿厲宣平諸王之詩楚茨諸詩亦不以爲 其樂章之所用小雅自節南山以下四十四篇皆以為剌幽王詩 大謬三頌不知據魯新周故宋之義至於小序大雅正篇莫能詳 已不以為子夏作序也後漢書儒林傅以為衞宏受學謝曼卿作

婦作式微為黎莊夫人及傅母作碩人為莊姜傅母作之皆有實 妻作行露為召南申女作柏舟為衛宣夫人作燕燕為定姜送歸 爲正之類皆望女生義一味空行非如魯韓逸說以芣苢爲蔡 孝子之潔白崇邱萬物得極其高大雨無正眾多如雨而非所以 君剌其大夫而無一盜號世次之可傳會叉漢廣德廣所及白華 人實事也使子夏為之去其時不遠安得謬悠若是乎則大序及 序詩成伯璵以爲子夏唯裁初句以下出於毛公王安石以爲詩 劉歆作矣漢魏後毛詩獨盛而辨序之說紛如韓愈以為子夏不 高矣恨未能得其故令後人來反唇之稽詩至今乃爲決其蔀耳 得臣以首句爲孔子所題曹粹中以爲毛傳初行尚未有序門 人所自製甚至程明道以大序為孔子所作小序為國史舊交干 小序初句為劉歆所偽其餘則衞宏所潤飾不特非子夏作并非 互相傳授各記師說舉不足辨唯鄭樵王質朱子掊擊其妄識最

廢絕亦可知矣遭秦焚書而得全者以其人所諷誦不專在竹帛故 口以相傳未有章句戰國之世專任武力雅頌之聲爲鄭衞所亂其

秦焚書詩本仍存不徒賴諷誦辨見前

人延年授號徐敖敖授九江陳俠王莽講或云陳俠傳謝曼卿元始為河間獻王博士授同國貫長卿長公長卿授解延年為阿武合為河間獻王博士授同國貫長卿徐整作長卿授解延年為阿武合 趙人孫卿子孫卿子傳魯人大毛公漢書儒林傳云毛公趙人治詩 公為詩故訓傳於家以授趙人小毛公名萇小毛公為河間獻王博 子高行子授薛倉子薛倉子授帛妙子帛妙子授河間人大毛公毛 毛詩者出自毛公河間獻王好之徐整字文操豫章云子夏授高行 士以不在漢朝故不列於學一云子夏傳會申字子西魯人申傳魏 八李克克傳魯人孟仲子鄭玄詩譜云孟仲子傳根牟子根牟子傳

徵歆所授意以廣其偽學者也 毛詩源流皆偽託辨見前若陳俠謝曼卿其爲歆傳者歟公車特

後漢鄭眾賈逵傳毛詩馬融作毛詩注鄭玄作毛詩箋申明毛義難 二家於是三家遂廢矣

斷應與劉歆首從並誅矣自爾王肅王基之徒孫毓陳統之彥互 三家之廢由於馬鄭以此推之馬鄭黨偽破經罪難末減若必科

樹顏而齊魯之早亡韓詩之僅存者得無以鄭嘗用韓故學者因 相申難皆盤族於毛詩之下次中關蟻角裏爭蠻但供噱哂不足

而存之邪自是毛詩獨尊徧觀所錄之書無一部三家者劉歆豐

景帝時河間獻王好古得古禮獻之間獻王古文禮五十六篇記百蔀之力亦至矣 **錄云古文記二百四篇藝文志日禮古經五十六篇出於魯淹中三十一篇周禮六篇其十七篇與高堂生所傳同而字多異劉向** 名或日河間獻王開獻書之路時有李氏上周官五篇失事**户** 

周官經以爲周禮河南緱氏杜子春受業於歆還家以教門徒好學 亦作周禮解詁 之士鄭與父子與字少贛河南人後漢太中大等多往師之賈景伯 一篇乃購干金不得取考工記以補之王莽時劉歆爲國師始建立

河間獻王無得古經事逸禮問官為散偽撰辨見前

撰盧植字子幹涿郡人後漢云王制是漢時博士所為 庸是子思伋所作緇衣是公孫尼子所制鄭玄云月令是呂不韋所 禮記者本孔子門徒共撰所聞以爲此記後人通儒各有損益故中

盧植以王制是漢時博士所為則殊非考史記封禪書索隱文帝 庸緇衣采自子思公孫尼子也月令亦劉歆偽撰辨見王莽傳若 禮記云為後人所益信矣故保傅禮察賈子之書得附入不獨中 孟子同故荅臨碩云孟子當赧王之際王制之作復在其後今驗 所造書有本制兵制服制篇非今王制也鄭康成以王制制度與

萬木草堂叢書

王制與公穀全同清俞樾哉。體大物博本末兼該蓋孔氏遺書 也劉歆作偽盜憎主人故排擠之而盧植誤述之

聖篇章去其繁重及所敘略而行於世卽今之禮記是也 陳邵字節良下邳人周禮論序云戴德刪古禮二百四篇為八十五 宋書拾誤所取不可謂之小戴禮後漢馬融盧植考諸家同異附戴九篇其篇次與今禮記同名為他後漢馬融盧植考諸家同異附戴 扁謂之大戴禮戴聖刪大戴禮爲四十九篇是爲小戴禮漢劉向別

鄭玄亦依盧馬之本而注焉范曄後漢書云中與鄭眾傳周官經後 馬融作周官傳授鄭玄玄作周官注鄭注引杜子春鄭大夫鄭司農 為鄭氏學玄叉注小戴所傳禮記四十九篇通為三禮焉漢初立高 今贊而辯之玄本治小戴禮後以古經校之取其於義長者順者故同宗之大儒玄本治小戴禮後以古經校之取其於義長者順者故 室生禮博士後叉立大小戴慶氏三家王莽叉立周禮後漢三禮皆 為四十九篇別錄後漢書橋元曹褒二傳及元朝說皆不足據也 隋志云戴聖刪大戴爲四十六篇馬融增月令明堂位樂記三篇

立博士今慶氏曲臺久亡大戴無傳學者唯鄭注周禮儀禮禮記並 列學官而喪服一篇又別行於世今三禮俱以鄭爲主

從此衰息則鄭玄爲劉歆功臣之首亦爲孔學罪魁正不得稍從 既亡矣 末減也云玄本治小戴禮後以古經校之取其於義長者順者則 今儀禮亦爲鄭玄所亂雖注猶别稱今古然大小戴慶氏三家則 三禮說辨見藝文志然自是古學大行慶氏曲臺之禮亡今學說

史春秋即魯之史記也孔子應聘不遇自衞而歸西狩獲麟傷其虛 夫子不以空言說經也春秋所貶損人當世君臣其事實皆形於傳 退而異言邱明恐弟子各安其意以失其真故論本事而爲之傳明 古之王者必有史官君舉則書所以慎言行昭法式也諸侯亦有國 應乃與魯君子左邱明觀書於太史氏因魯史記而作春秋上遵周 公遺制下明將來之法褒善黜惡勒成十二公之經以授弟子弟子 **粉型型以下** 

詔未及問會病死禹傳尹更始更始傳其子咸及程方進胡常常授 傳其少子長卿為陰長卿傳京兆尹張敞房子高河龍上太傅誼傳至其孫嘉嘉傳趙人貫公漢書云賈 張禹字長子禹數爲御史大夫蕭望之言左氏望之善之薦禹徵待 黎陽賈護守季君哀帝護授養梧陳欽字子供以左氏 曾申申傳衛人吳起襲相起傳其子期期傳楚人鐸椒雙太椒傳趙遺文又有齊人公羊高緣經文作傳彌失本事左邱明作傳以授國寝藏後百餘年魯人穀梁赤作春秋殘缺多有左邱明作傳以授 故隱其書而不宣所以免時難也及末世口說流行故有公羊符 春夾氏之傳鄉氏無書夾氏有錄無書故不顯於世桓譚新論云 於子夏 穀梁云名淑字元始風俗通云子夏門人 鄒氏夏弟子受穀梁名亦魯人糜信云與秦孝公同時七錄鄒氏 按劉向別錄云左邱明授會申申授吳起起授其子期期授楚人 鐸椒作抄撮八卷授虞卿虞卿作抄撮九卷授荀卿荀卿授張 卿傳同郡荀卿名况况傳武威張蒼進死 東平及侍御史 相養傳洛陽賈

非傳左氏者釋文兼采偽別錄及漢儒林傳而爲之然左氏傳授 微傳二篇此又云抄撮九卷亦歆假託也荀卿之書多本穀梁亦 氏者也史記言八篇藝文志於儒家云十五篇於春秋家云虞氏 篇此又云抄撮八卷名不雅馴歆所託也虞卿傅云上采春秋下 時云教之春秋者也必非左氏之書史記言四十章藝文志云三 之一未嘗言左氏也說苑魏武侯問元年於吳子吳子對日言國 為鐸氏微此春秋當係檮杌猶晉語羊舌肸習於春秋楚語申权 表云鐸椒為楚威王傅為王不能盡觀春秋采取成敗卒四十章 公羊穀梁緒言明智之說兵家要旨俱非左氏說也十二諸侯年 日虞氏春秋年表同蓋虞氏之書雖亡其體例略同呂覽非傳左 觀近世日節義稱號揣摩政謀凡八篇以刺譏國家得失世傳之 君必謹始也謹始奈何日正之正之奈何日明智按謹始之說本 按向治公羊後奉詔治敦梁其書本公羊者十之九本穀梁者十 無學學

漢書儒林傳云漢興北平侯張著及梁太傅賈誼京兆尹張敞大中 八夫劉公子皆修春秋左氏傳始劉歆字王華國師從尹咸及翟左 鄭玄諸人欲申左氏者多矣何無一言及之會申即曾西曾子之 尚左氏不加深察敘錄如此不可為典要矣劉氏達確左氏 徒博采名儒牽合佚書妄造此女元朗沖遠以江左以後女人 子貫公毛詩之學亦非賈嘉弟子嘉果以左氏為傳春秋授受詳 允多要非左氏再傳弟子也張養非荀卿弟子賈生亦非張養弟 相傳又無其人若果出於別錄劉歆之徒及鄭與父子賈逵陳元 善當武帝時貫公為獻王時必非嘉弟子史記漢書具在而歆之 子羞稱管仲必非為左氏之學者吳起曾事子夏或左氏多采其 不見太史公書班固別傅亦無徵當東漢初范升廷爭以為師徒 明如此何不言諸朝為立博士此又從賈誼傳增設之嘉與史公 文姚姬傳以左氏言魏氏事造飾尤甚蓋吳起為之以媚魏君者

護劉歆歆授扶風賈徽亭元伯後漢頻陰令作徽傳子逵逵受詔列進受左氏為師丹所奏不果平帝世始得立由是言左氏者本之賈 司徒王朗常景與荆州刺史王基大司農董遇徵士燉煌周生烈並 氏於賈逵之孫伯升因而注之汝南彭汪掌仲記先師奇說及舊注 例章句南郡太守馬融為三家同異之說京兆尹延篤亨叔堅左 左氏訓詁司空南閣祭酒陳元作左氏同異大司農鄭眾作左氏條 康成鉞膏肓發墨守起廢疾自是左氏大典 注解左氏傳梓潼李仲欽著左氏指歸陳郡潁客字子嚴後漢 太中大夫許淑字惠卿九江太守服虔写子慎侍中孔嘉夫風人魏 秋條例及何休後漢諫大夫 作左氏膏肓公羊墨守穀梁廢疾鄭 公羊穀梁不如左氏四十事奏之名日左氏長義章帝善之逵又作 賈逵左氏長義陳元左氏異同鄭眾左氏條例章句馬融三家同

異李仲欽左氏指歸穎容春私條例眾作紛紜皆言左氏之長於

漢初立公羊博士宣帝叉立穀梁平帝始立左氏後漢建武中以魏 郡李封爲左氏博士羣儒蔽固者數廷爭之及封卒因不復補和帝 元典十一年鄭典父子奏上左氏乃立於學官仍行於世迄今遂成 斯固歆目覩公穀之爭但有所長便可自立故偽造書法諸書故 是左氏大與即有范升之難何休膏肓亦皆於左氏書法校量得 偽造書法據史記以難漢書則左氏但為記事之書無預春秋力 失既已入其籠中無怪助其燄之盆熾也若知為劉歆引傳解經 之蔽固東晉抑穀梁者謂之膚淺至德明之世至謂一傳近代無 義雖有百賈逵之徒何能措一解乎左氏書法之義與公穀頡頏 誰之罪乎故自魏晉之後莠言繁與不可復言經學矣 講者恐其學遂絕嗚呼以先聖微言大義之所寄而至於垂絕則 部二千年而莫之知自是左氏大典二傳漸微後漢攻左氏者謂 書不書時用公穀日月例為之偽毛詩周官以為之證此所以豐

音以示將來其學遂絕故為 行二傳漸微江左中與立左氏傳杜氏服氏博士太常葡崧

為音以示將來夫孔子改制之學傳在公穀漢世四百年政事皆 發揮者至近人劉逢藤陳立鍾文烝乃始有發明孔子之學或漸 年聖制竟墜亦堪哀矣劉歆之罪固不足誅而沈冥二十年無人 賴以著豈所謂循還之運者歟 本之自劉氏偽經出左傳文采盛至於元朝世恐其幾絕末法干 值王敦亂於是竟不立元明云二傳近代無講者恐其學遂絕故 公穀者有幾家哉晉世詔書已云穀梁膚淺不足立博士公羊亦 敘左氏大與之由二傳衰微之故最明矣試檢釋文隋志觀之傳

孝經者孔子爲弟子曾參說孝道因明天子庶人五等之孝事親之

法亦遭焚燼河間人顏芝為素禁藏之漢氏尊學芝子貞出之是爲

夏之傳左傳有曾申之傳誕妄支離恐未足據也 知之不省後人何以知此東京以後經學荒蕪偽造典故易有子 按漢書無顔芝顏貞傳孝經事自向散楊雄班固博極羣書不能

作古文孝經傳而世不傳世所行鄭注相承以爲鄭玄按鄭志及中 俗用鄭注十八章本 五經不同未詳是非江左中典孝經論語古文孝經世既不行今隨 經簿無唯中朝穆帝集講孝經云以鄭玄為主檢孝經注與康成注 八章總爲二十二章孔安國作傳劉向校書定爲十八後漢馬融亦 家凡十八章又有古文出於孔氏壁中別有閨門一章自餘分析十 長孫氏博士江翁少府后倉諫大夫翼奉安昌侯張禹傳之各自名

孝經鄭注諸書所引者雖多然無以定為康成注唯郊特牲正義 引王肅難鄭云孝經往云社后土也句龍為后土鄭既云社后

則句龍也是鄭自相違反此王肅所難是康成注明矣劉光伯謂

肅無攻擊孝經鄭注者殆未詳考邪陳氏

篇名日從政為篇次不與齊魯論同新論云文異 古論語者出自孔氏壁中凡二十一篇有兩子張從子張問何如可古論語者出自孔氏壁中凡二十一篇有兩子張如循云分堯日篇

偽託與古文書古文孝經同以其託出孔氏壁中舍安國不足以 劉歆編亂羣經皆有古文以論語考之漢書藝文志云論語古一 十一篇出孔子壁中兩子張孔安國為傳令見何晏集解所引亦

耶人信也

包咸周氏馬融鄭玄陳羣字長文類川王肅周生烈燉惶人七 唇論包周之篇章考之齊古為之注焉魏吏部尚書何晏集孔安國 授成帝後漢包成字子長吳周氏不詳並為章句列於學官鄭玄就 孔安國為傳後漢馬融亦注之安昌侯張禹受魯論於夏侯建又從 庸生王吉受齊論擇善而從號<br />
日張侯論最後而行於漢世禹以論

侍中士之說并下己意為集解正始中上之盛行於世今以爲主

矣鄭康成就魯論考之齊古爲之注焉又亂今古之家法矣孔安 張禹既受魯論又受齊論擇善而從號日張侯論亂魯齊之家法 晋田氏篡齊以後之書卷百二按史記仲尼弟子傳文翁孔廟圖 攻朱辨論至夥豈知其經劉歆竄亂邪今論語有左邱明恥之邱 皆無左邱明蓋非孔門弟子益見歆依託之偽妄也然惑世干載 不得如載卜妻敬仲與季氏生之類看此等處便見得是六卿分 炎附勢大率左傳只道得禍福利害底說話於義理上全然理會 公穀口傳之說朱子語類謂要知左氏是箇曉了識利害底人趨 亦恥之語疑亦歆所加入以實其魯君子左邱明親承孔子以扨 主然則今本論語皆偽古學而已自宋以後尊論語者旣至近儒 國馬融鄭玄陳羣王肅周生烈率皆偽古學說而何晏集解以爲 亦見讀書考古之難其人矣自鄭康成何晏後今文齊魯一家無

可復考魏晉以後往家皆用鄭何二本蓋不足復道矣

斯文甚矣先儒多為億必之說乘蓋闕之義唯郭景純治聞强識詳 所盆梁文所補張揖論之詳矣前漢終軍始受豹風之賜自茲迄今 鳥獸草木之名博覽而不惑者也爾近也雅正也言可近而取正也 爾雅者所以訓釋五經辨章同異實九流之通路百氏之指南多識 悉古今作爾雅注為世所重今依郭本為正 釋詁一篇蓋周公所作釋言以下或言仲尼所增子夏所足权孫通

機為文學及劉歆為之先犍為文學注亦歆偽也趙岐孟子題辭 建武之世遂有徵用若武帝以前未有及爾雅者可共明也注家 爲後漢世祖時實攸事見文選往三十八郭璞誤引之爲終軍德 明用之疑誤干古蓋自散徵通爾雅者百餘人詣公車爾雅遂行 仲尼子夏固謬即以為权孫通所益梁文所補亦非也豹鼠之辨 爾雅為飲偽學訓詁之祖辨見漢書藝文志張揖以爲作自問公

之說自出劉歆以實其偽撰爾雅之事者至明顯矣 說唯散移太常書有孝文時諸子傳說立於學官之語然則趙岐 之歎若文帝徒表彰論語等而略五經既欲廣游學而舍經任傳 無是理也孝文帝論語孝經孟子爾雅置博士漢以前書皆無此 諸經建立學官若孝文時論語等且增置博士宏何必復有鬱滯 更增論語孝經孟子爾雅博士之事迨公孫宏悼道之鬱滯始請 非右文之主安得有廣游學之事博士當時止成具文又安得有 漢書儒林傳皆以爲文帝好刑名博士具官未有進者是文帝並 孝文皇帝欲廣游學之路論語孝經孟子爾雅皆置博士接史記

門人新會林 奎 東莞張伯楨三校門人新會築啟超 順德麥仲華初校

偽經考卷十